# **割** 書 亞 記

邱義雄 著



# 出版序

真道傳至台灣已經70餘年,蒙神特別的眷顧,教會在穩定中不斷的成長。過去處於啓蒙時期,主耶穌一直思待我們,藉神蹟奇事、聖靈能力的帶領與保守,使我們信仰的腳步不致偏差而走迷了路。感謝慈愛的天父,讓我們一路走來感覺是那麼踏實,恩典滿滿。

然而,今天在多元、多變的社會中,異端邪說、時代潮流不斷地衝擊著我們的教會,今日基督徒是處在一個充滿迷惑、詭譎不安的環境中。我們同靈都有深刻的體會,唯有在真理上扎根,立信仰基礎於磐石上(太七24、25),這樣雖身處於亂世之中,亦能靠主自守,平安度日。

因著愛,神造世人,將人安置於伊甸園,在那無罪的地方,過著不愁吃穿、無憂慮的樂園生活,神賜福給人類,大地也蒙福,一片欣欣向榮。但始祖因受惡者引誘,違背了神的命令,罪人受咒詛連大地也受咒詛(創三18~19)。後來神揀選亞伯拉罕,使他的後裔生養眾多,雖在埃及地寄居400多年,神卻使他們成為一個大族,並差遺摩西拯救他們脱離法老的轄制。經40年曠野的磨練,為要洗滌他們過去一味貪戀、抱怨的消極奴隸心態,而改變成為樂意奉獻、滿懷信心、積極向前的開闊心懷。然後神又興起新的領袖約書亞率領

他們過約但河,進入應許的迦南美地。

在曠野的旅途中,約書亞一直跟隨著摩西,且作他的幫手;摩西死後,約書亞肩負起領導百姓的重任。他熟悉律法,為人謙卑、忍耐,作事勇敢果斷,是一位才華出眾的好神僕。他的軍隊是一支攻無不克的常勝軍,把以色列人帶進迦南,得流奶與蜜之地為業。今日我們真需要有約書亞這樣的領導者來復興神的教會,讓誠心跟隨主的同靈都能享受美地的平安與喜樂。

《約書亞記》是一卷充滿得勝與盼望的歷史書,令人愈讀愈喜歡,越查考越有信心,對將來的安息之地更有把握。 邱傳道在神學院擔任講員,於百忙中仍用心「天天查考聖經」,勤於靈修,認真寫作,《約書亞記》查經曾登載於1989年 11月至1992年4月《聖靈》月刊專欄上,不但作為教導神學 生之教材,也造就諸多讀者,更是教會事工人員靈修、查經 、講道不可或缺的良書,願神紀念作者的辛勞,也賜福給所 有的讀者,阿們!

> 维 坤 序於 真耶穌教會台灣總會 一九九九年元月

# 作者序

記得在1985年擔任文宣處處負責時,當時的神學院院長 朱榮道長老推薦我為神學院講員,安排講授《約書亞記》和《 士師記》兩卷聖經。從那時候開始,每天埋頭苦幹研讀約書 亞記,晚上寫講義,白天教學,現買現實,教學相長。直到 1989年將所寫的講義改寫成文章,自11月起陸續刊登於《聖 靈》月刊的查經專欄。為了教學的方便,將刊登過的文章加 以整理,並於每章之後加上「講道材料」,作為撰寫講章的 參考,於1994年3月由神學院發行單行本,書名《面對挑戰 一約書亞記釋義》,作為教導神學生的教材。因為神學院 的講義已經用完,重新排版交由腓利門實業股份有限公司出 版。

約書亞記是摩西五經的補編,是另一組歷史書(自約書亞記到以斯帖記總共十二卷)的導論。摩西五經把以色列人帶到迦南地,約書亞記是把他們帶進迦南。約書亞記寫地又寫人,地是神應許給以色列人的,等著他們去攻取;人是住在迦南地的迦南七族,是以色列人奪取迦南地的障礙,這些障礙就是構成戰事的原因。以色列人要得到神所應許的迦南地,必須面對這些敵人的挑戰,把他們征服。因此,我把這一本講義稱為《面對挑戰——約書亞記釋義》。

古語:「以銅為鑑,可正衣冠;以古為鑑,可知與替;以古為鑑,可得明失。」讀歷史的目的,不是單單知知古為鑑,更重要的是要從歷史報訓,亞國際中吸取教書亞別。與一大數學,更重要的是要從歷史報酬。與一次與一大學,是一本歷史記錄的書。與一本歷史記錄的書。與一本歷史記錄,這些原則指導我們是在得勝的過去思數。 一本歷史記錄的挑戰,他們要是我們是我們處應遵循的屬靈原則,這些原則指導我們走在得勝的過去思明,這些原則指導我們是我路上。與此時代不同,但神的工作原則並沒有改變,他過去怎類我他的選民以色列人同在,今日也必照樣與我們同在,帶領我 們走完天路,得到祂為我們預備的獎賞。

在約書亞記我們看到,面對挑戰需要英明的領袖來帶領,約書亞是神所揀選繼承摩西的領袖,他心中有聖靈、殷勤不怠、忠於經訓、祈禱靠神、有敵必殺、決不妥協。他是一位軍事家,訓練軍隊發號司令,派遣密探窺探耶利哥,調派軍隊井然有序,場場戰爭都得勝利,最後進入迦南,將土地分配給以色列各個支派。神從前怎樣與起得勝者,今日也必為祂的榮耀與起得勝者。願神與起更多的「約書亞」,甘願為主犧牲效力,使教會的聖工更與旺發展,使主的名得到最大的榮耀。

約書亞記的主題是信心的勝利,以色列人在約書亞的帶領之下,憑著信心過約但河;接著有耶和華軍隊的元帥出現,靠著這位元帥的帶領征服迦南,場場戰爭多得勝利,得到神所應許的迦南地,然後把產業分給各個支派。今日我們奔跑天路也面對種種挑戰,只要憑著信心,順從神的帶領,也必大大得勝,這就是新約所宣告的真理:「因為凡從神生的,就勝過世界,使我們勝過世界的,就是我們的信心。」(約壹五4)。《約書亞記》是一卷充滿得勝與盼望的歷史書,研讀本書是一種享受,不但可以瞭解選民的歷史,也能增強信心更加倚靠主,在天路的歷程中過得勝的生活,等候將來天上的獎賞。

感謝我的女兒瓊恩,在百忙中利用假日為我編輯排版, 文宣處林淑華姐妹幫忙校對,使本書能順利出版,特致謝意 。本書可供聖工人員靈修參考,作查經或講道的材料。願主 祝福本書,讓讀者從中得到造就,蒙主賜福。

# 日錄

| 概   | 論                           |
|-----|-----------------------------|
|     |                             |
| 釋   | 義                           |
| 第一  | 章 新領袖上任17                   |
| 第二  | 章 窺探耶利哥27                   |
| 第三  | 章 過約但河35                    |
| 第四  | 章 立石為證41                    |
| 第五  | 章 新生活開始47                   |
| 第六  | 章 攻取耶利哥55                   |
| 第七章 | (上) 攻艾城的挫敗 71               |
| 第七章 | 5(下) 亞干認罪 77                |
| 第八章 | <b>6</b> (上) 再攻艾城······ 87  |
| 第八章 | 5(下) 宣誓效忠真神 93              |
| 第九  | 章 與基遍結盟 … 101               |
| 第十  | 章 征服南方聯盟 109                |
| 第十  | 一 章   戰勝北方之王                |
| 第十  | 二 章 得勝的約書亞                  |
| 第十三 | <b>三章</b> (上) 命令分地······129 |
| 第十三 | E章(下) 兩支派半所得之地······137     |

| 第十四章   | 迦勒所得之地              | 145 |
|--------|---------------------|-----|
| 第十五章   | 猶大支派所得之地            | 151 |
| 第十六、十七 | ;章 約瑟的子孫所得之地        | 157 |
| 第十八、十九 | L 章 剩餘七支派所得之地······ | 165 |
| 第二十章   | 設立逃城                | 173 |
| 第二十一章  | 利未人的產業              | 181 |
| 第二十二章  | 築壇為證                | 189 |
| 第二十三章  | 約書亞的遺命(上)           | 197 |
| 第二十四章  | 約書亞的遺命(下)           | 203 |

# 圖片目錄

| 地圖一 | 過約但河       | ··34 |
|-----|------------|------|
| 地圖二 | 征服迦南圖      | 70   |
| 地圖三 | 攻佔艾城示意圖    | 86   |
| 地圖四 | 以色列十二支派分佈圖 | 164  |
| 地圖五 | 利未人的城邑     | 180  |

概論

3

## 概論

讀完申命記最後一章,心中激起無限的感慨。忠心耿耿的摩 西黯然登上昆斯迦山頂, 遠眺那流奶與蜜之地, 卻不得進入。摩 西死在摩押地,耶和華將他埋葬,以色列人爲他哀哭三十日,他 光榮的事蹟爲以色列人永世傳誦:『以後以色列中再沒有興起先 知像摩西的;他是耶和華面對面所認識的。』(申三十四10)。故 事到此並未結束,繼續往下讀,在約書亞記開頭,我們看到約書 亞繼承摩西的重任,領導以色列人進入迦南。

我們可以說約書亞記是摩西五經的補編,也是另一組歷史書 (約書亞記到以斯帖記總共十二卷)的導論。摩西五經把以色列 人帶到迦南,約書亞記是把他們帶入迦南,跟著的歷史書是以色 列人在迦南地的歷史。約書亞記是論到以色列人征服迦南和在迦 南的安頓,因此我們可以說約書亞記是兩組歷史書的連接點,其 間包括約有二十五年的時間。

約書亞記寫地又寫人,地是神應許給以色列人的,等著他們 去攻取;人是住在泇南地的泇南七族,是以色列人奪取泇南地的 障礙,這些障礙就構成戰事的原因,這是神所定的聖戰。因為神 要將當地罪惡滿盈、迷信偶像的居民趕出,把這地賜給祂的選民 以色列人。因此以色列人要得到應許的迦南地,必須面對這些敵 人的挑戰,把他們征服,所以約書亞記也可以稱爲『征服之書』。

### 一、書之名稱

本書稱爲『約書亞記』,因爲約書亞是書中最主要的人物。 本書從約書亞受神選召和託付開始,記載到他離世爲止,如同約 書亞的傳記。

### 二、著書之人

按猶太人傳統的看法,他們相信約書亞本人是作者。雖然今 日有些不信的學者持有不同的理論,但是我們也沒有足夠的理由 否定本書不是約書亞所寫的。

不過,本書的確有一部分不是約書亞本人所寫的。本書最後 記載約書亞的死,以及他死後百姓仍然對神忠心(二十四29~31 )。還有祭司以利亞撒的死(二十四33),這些顯然是由後人補寫 的。

但是下列幾點是我們可以肯定的:

- 1.由二十四25~26可以看出約書亞有著書的才能,他將當時勸 勉以色列人的話,寫在神的律法書上。
- 2. 從本書的筆調和內容看來,好些事件的記錄,文筆生動,詳 細逼真,顯明作者親眼目睹,或處身其間。
- 3. 書中風格統一,顯明大部分出自一人的手筆。

我們必需明白,確定本書的作者是誰,對於研究本書並無重 大的意義。因爲本書是記載以色列人征服迦南地,分配地業的歷 史,並非約書亞個人的傳記。總之,本書是神的靈感動古代的聖徒,爲教訓我們而寫的(羅十五4)。

4.從書中『直到今日』這句話頻頻的出現(四9,五9,六25, 七26,八28),顯明此書是在所記的事件發生之後,不多幾年所 寫的。

### 三、約書亞其人:

約書亞是嫩的兒子,屬於以法蓮支派,原名叫何西阿(民十三8、16)其意爲『拯救』。摩西把他改名爲約書亞,意爲『耶和華拯救』。希伯來文『約書亞』就是希臘文的『耶穌』(來四8,約書亞欽定本譯爲耶穌)。

- 1.他是摩西的幫手(出二十四13,三十三11)。 在曠野旅程中,約書亞都站在摩西旁邊,幫助摩西帶領百姓 前往迦南。
  - a. 在利非訂,約書亞帶兵與亞瑪力人爭戰(出土七8~16)。
  - b.摩西上西乃山,挑選約書亞同行(出二十四12~13)。
  - c.在巴蘭曠野,摩西揀選十二探子窺探迦南地,約書亞代表 以法蓮支派(民十三8)。
- 2.他有美好的信心。

當十個探子報惡信,使以色列民失去信心大發怨言之時,他 與迦勒勇敢的站出來勉勵全會眾(民十四1~9,29~30)。

3.他是摩西的繼承人。

摩西知道自己將要離世,就向神要求選立一位繼承人:

a. 約書亞心中有聖靈, 蒙神揀選在眾人面前接受摩西按手,

成爲摩西的繼承人(民二十七15~23)。

- b. 摩西死後,約書亞繼承摩西的工作,帶領以色列人淮入泇 南(書一1~9)。
- 4. 他是一位軍事家。

他訓練軍隊,發號司令;派遣密探,去窺探耶利哥;調派軍 隊,井然有序,場場戰爭,都得勝利。最後進入迦南,分配 土地給以色列各個支派。

5. 他是個禱告的戰十。 與亞摩利諸王爭戰時,大膽禱告,求日月停住不動,直到把 敵人消滅(十12~14)。

### 四、著書之時

約書亞記是在摩西五經以後寫的,因爲書中多提到摩西五經 的上事,例如一1~2(民二十七18~20),一3(申十一24)一 13(民三十二20~22;申三18~20),二9(出十五14~16), 五2~3(創十七9~14),五4(申二14)等章節。

約書亞記可能寫於士師時代的初期,因爲士師記是約書亞記 的繼續,書中屢次提到約書亞記上的事,例如一12~15(書十五 16~19, -19(書十七15~18), 二6~10(書二十四23~31)等 章節。

本書最可能寫於俄陀聶當士師的時候,大約主前1370~1330 年。

### 五、書之結構

約書亞記是一本描寫逼眞生動的書,書中詳細記述以色列人如何過約但河進入迦南,攻取迦南,及佔領迦南分配土地。書中對每一場戰役,都描寫得歷歷在目。研讀本書好像看見以色列人迎上去,得勝了,然後安頓下來,各個支派分配產業。全書結構分析如下:

- A. 進入迦南 (一~五章)
  - ①新領袖上任(一1~9)
  - ②預備過約但河 (-10~18)
  - ③窺探耶利哥 (二1~24)
  - ④過約但河(三1~17)
  - ⑤立石爲證 (四1~24)
  - **⑥**新生活的開始(五1~12)
  - ⑦大元帥顯現(五13~15)
- B. 征服迦南 (六~十二章)。
  - ①中部戰役
  - a. 攻取耶利哥 (六1~27)
  - b. 攻艾城的挫敗(七1~26)
  - c.再攻艾城(八1~29)
  - ②宣誓效忠眞神(八30~35)
  - ③南部戰役
  - a.與基遍結盟(九)
  - b.征服南方聯盟(十)

- ④北部戰役
  - 戰勝北方聯盟(十一)
- ⑤得勝的約書亞(十二)
- C. 佔領迦南 (十三~二十四章)。
  - ①命令分地(十三1~7)
  - ②兩支派半所得之地(十三8~33)
  - ③迦勒所得之地(十四)
  - ④猶大支派所得之地(十五)
  - ⑤約瑟的子孫所得之地(十六~十七)
  - ⑥剩餘七支派所得之地(十八~十九)
  - ⑦設立逃城 (二十)
  - ⑧利未人的產業 (二十一)
  - ⑨築壇爲證 (二十二)
- D.約書亞的遺命 (二十三~二十四)

### 六、本書的主題

本書的主題是信心的勝利。以色列人在約書亞帶領之下,憑著信心過約但河;耶和華的軍隊的元帥出現,靠著這位元帥的帶領征服迦南,從攻打耶利哥開始直到佔領全迦南,我們看到場場戰爭都得勝利,他們的勝利並非靠人的膀臂或馬兵戰車,乃在乎信靠天上的真神。在不信的人看來,要勝過強大的迦南原住民,要攻破他們堅固寬大的城邑實在是妄想。但對一個有信心的人來說,實在算不得什麼。以色列人在約書亞的帶領下,面對種種挑戰,都得勝利,正是宣告了新約的真理,『因爲凡從神生的,就

勝過世界,使我們勝過世界的,就是我們的信心。』(約壹五4)。

### 七、歷史背景

亞伯拉罕離開故鄉迦勒底來到迦南地的時候,當地是在埃及的勢力範圍之內,散居著一些遊牧和半遊牧部落,創世記裏就記載有部分部落的名稱,如比利洗人,亞摩利人,非利士人,赫人等(創十四5~7,十五19~21)。

經過數百年之後,約書亞帶領以色列人進入迦南時,情況已 經改變,那些遊牧民族已經發展成為城邦,聚居之處的四周都設 有防禦工事。因此以色列人面對的不是一個統一的邦國,而是散 居的城邦,所以他們的戰略採各個擊破的方法,有時也要抵禦他 們的聯合勢力(十,十一1~5)。

爲何神要以色列人滅迦南七族?這是殘忍麼?

- 1.當時迦南的宗教儀式已經十分腐化,差不多都是邪淫殘暴的舉動,他們所注重的是生殖的崇拜和淫亂的儀式。迦南神祇不道德的本性,使敬拜那些神祇的人,陷入古代近東地區最淫穢的儀節中。例如有兩性的『聖妓』,拜蛇,殺嬰獻祭等。
- 2. 神滅迦南人也是爲保存以色列純正的宗教信仰,使祂的選民 在道德和靈性上,不會因接觸這些迦南人的惡習而受到污染 或危害。
- 3. 迦南人的宗教淫穢邪惡,惡貫滿盈,因此迦南人和他們的城市,都註定要毀滅,如同所多瑪蛾摩拉兩城,罪惡甚重,遭神降硫磺火加以毀滅一樣。以色列人成了神施行刑罰罪惡的工具;神滅絕迦南人,正表現出祂的公義。

### 八、本書的預表和靈意

本書是記載約書亞繼承摩西帶領以色列人過約但河,進入迦 南地,攻滅迦南人,將神所應許的迦南美地,分給全民之重要歷 史。

摩西帶領以色列人出埃及,在曠野四十年,傳授律法,訓練 百姓。摩西沒有帶領選民進入迦南地,若沒有約書亞繼承此項工 作,以色列人就不能進入迦南地。

摩西和約書亞兩人的工作有很好的預表。摩西是傳律法的,不能領人進入迦南,預表律法不能使人到達恩典之地;約書亞預表耶穌,耶穌降生來到世界,救人脫離罪惡,成全律法,叫人得到豐盛的恩典。

選民出埃及進入迦南的歷史,也是信徒靈程的寫照。選民在 埃及受法老虐待,爲奴受苦,表世人在撒但權下作罪奴困苦中; 神用大能的手救他們出埃及過紅海,預表罪人蒙主拯救,受浸脫 罪,重生作神的子民(林前十一1~4)。走曠野路的時候,與仇 敵爭戰,時勝時敗,有時信心軟弱,勝不過內體的情慾,而受神 管教(民十一章),我們在奔跑天國路不也是如此麼!

但是迦南地不能預表天堂,其理由如下:

- 迦南地是征服得到的,在迦南地要拔劍爭戰,消滅仇敵;天 堂裏沒有爭戰,那裏是寧靜又安祥,且是永恆的。
- 2.以色列人有被趕出迦南的可能。 迦南地是預表今天就可以進入的地位,在基督裏得的產業, 即屬靈的安息。享受基督裏豐盛的恩典,是今日就可以享受

得到的,所以經上說:『若是約書亞已叫他們享了安息,後來神就不再提別的日子了。這樣看來,必另有一安息日的安息為神的子民存留……,所以,我們務必竭力進入那安息,免得有人學那不信從的樣子跌倒了。』(來四 8~11)。

既然迦南地是預表屬靈的經歷,那我們就應該知道迦南中有 些甚麼。迦南地有三個特徵:

1. 迦南是安息之地。

曠野漂流,艱苦的遊牧生活過去了,現在可以安頓下來,各人在自己的田園,坐在葡萄樹和橄欖樹下享受安息。這塊應許之地是神早已爲他們預備的:『那裏有城邑,又大又美,非你所建造的;有房屋,裝滿各樣美物,非你所裝滿的;有鑿成的水井,非你所鑿成的;還有葡萄園、橄欖園,非你所栽種的;你吃了而且飽足。』(申六10~11)。

2. 迦南是豐盛之地。

迦南地是『美好寬闊流奶與蜜之地』(出三8),耶和華說: 『你要進去得爲業的那地,本不像你出來的埃及地。你在那 裏撒種,用腳澆灌,像澆灌菜園一樣。你們要過去得爲業的 那地,乃是有山有谷、雨水滋潤之地,是耶和華你神所眷顧 的;從歲首到年終,耶和華你神的眼目時常看顧那地。』 (由十一10~12)。

3. 迦南是凱旋之地。

那裏雖然有仇敵,但是靠神就可以把敵人趕出,因爲神曾應許:『耶和華你神領你進入要得爲業之地,從你面前趕出許

多國民,就是赫人、革迦撒人、亞摩利人、迦南人、比利洗人、希未人、耶布斯人,共七國的民,都比你強大。耶和華你神將他們交給你擊殺。』(申七1~2)。

神藉著這一切把『天上各樣屬靈的福氣』圖畫化了(弗一3),祂要我們知道這些都是我們在基督裏的權利,安息、豐盛、凱旋,這就是我們在基督裏的產業,是今日就可以經驗得到的。

### 九、約書亞記和以弗所書

研讀約書亞記和以弗所書,互相參照,我們發現有五點互相 對稱,互爲表裡的真理:

- 1. 神爲蒙揀選的人預備住的地方。
  - a.在約書亞帶領以色列人進入迦南地之前五百年,神就已對 亞伯拉罕應許賜地(創十三14~15)。神揀選摩西帶領以 色列人出埃及,又多次提起(出三8、17,十三5,三十三 1~3)。
  - b.保羅告訴我們:『祂在基督裏曾賜給我們天上各樣屬靈的福氣……我們也在祂裏面得了基業;這原是那位隨己意行、作萬事的,照著祂旨意所豫定的。』(弗一3~4、11)。
  - △神在亞伯拉罕裏賜以色列人屬物質的福氣,要享受這福氣 一定要在『那地』;在基督裏賜我們的是屬靈的福氣,要 享受這福氣一定要在『天上』。我們還未得著,是因我們 仍在地上爬行,放縱私慾,貪行種種的污穢(弗四19)。

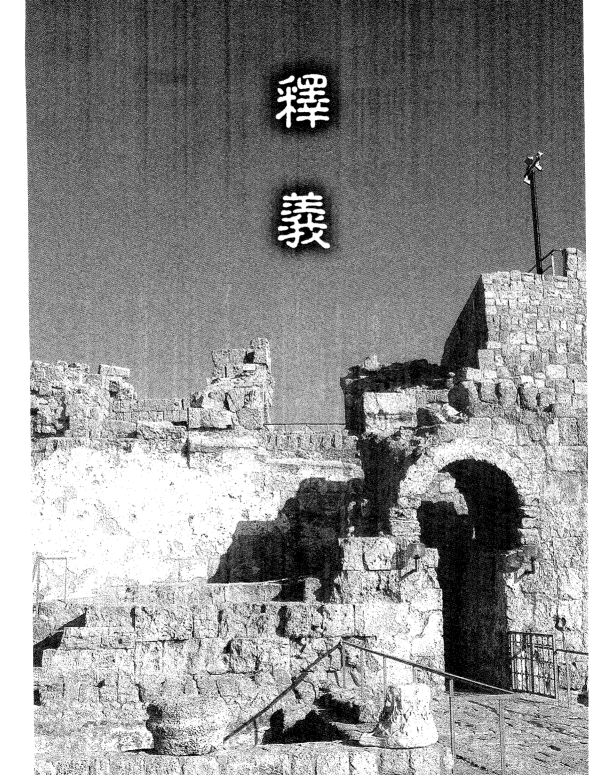
- 2.由神所揀選的領袖帶領進入。
  - a.神揀選約書亞,由他帶領以色列人進入迦南地,與迦南人 爭戰,勝利後分配土地給每一個支派(書十一23)。
  - b.今日我們藉著耶穌基督得兒子的名分,藉著祂的血,得蒙救贖,過犯得以赦免;我們也在祂裏面得了基業(弗一3~14),且靠著主的大能大力,可以勝過摩鬼的詭計(弗六10~17)。
  - △約書亞預表基督,他怎樣被揀選帶領以色列人進入迦南; 照樣,復活的主也爲我們預備各樣屬靈的福氣,要領我們 去得。
- 3.是藉著信心而得的恩典。
  - a.迦南地不是藉著摩西而賜下的,是藉亞伯拉罕而賜的。摩西代表律法,律法不能使人得勝進入應許之地,所以摩西死了。約書亞預表基督,基督才能領人進入屬靈的迦南美地,正如同保羅所說:『律法的總結就是基督,使凡信祂的都得著義』(羅十4)。約書亞記一章1~2節,正好表明其中的眞理。
  - b.以弗所書裏告訴我們:『你們得救是本乎恩,也因著信; 這並不是出於自己,乃是神所賜的。』(弗二8)。

### 4.有爭戰。

a.地上的迦南,城是『堅固寬大』,那裏的居民亞衲族人是 巨人的後裔(民十三33)。迦南七族高大強壯,他們都是 污穢邪惡的,一定要消滅。在約書亞記裏我們看到『耶和 華爲以色列爭戰』(書十14、42,二十三3、10),把敵人征服了。

b.在屬靈的迦南也有爭戰,『我們不是與屬血氣的爭戰,乃 是與那些執政的、掌權的、管轄這幽暗世界的,以及天空 屬靈氣的惡魔爭戰。』(弗六12),但靠穿上神所賜的全副 軍裝,禱告靠著主的大能大力就能得勝(弗六10~18)。 約書亞記打開地上的迦南,使以色列人可以進去承受爲業;

同樣地,在今日基督也爲我們預備了屬靈的迦南,在眞教會裏有 『天上各樣屬靈的福氣』,等待我們進去享受。



# 第一章 進入迦南

摩西五經是記載以色列人從埃及到迦南的旅程,現在旅程已來到最後的階段,以色列人在約但河東、死海之北的摩押平原安營。神的僕人摩西死在摩押地,以色列人為他哀哭三十日(申三十四5~8),沈痛的淚水洗淨了他們的靈眼,使他們看見面前的地,就是神所應許流奶與蜜的迦南美地。這時神從天上發出聲音,宣告從前交給摩西的職任,應由約書亞繼承。

### 一、新領袖上任(一1~9)

神的僕人摩西死了,約書亞繼續摩西的工作,帶領以色列人 進入迦南,給我們兩點屬靈教訓:①摩西代表律法,律法不能使 人得勝進入應許的美地,所以摩西死了。而約書亞預表基督,基 督才能領人進入靈界的美地,正如保羅所說:『律法的總結就是 基督,使凡信祂的都得著義。』(羅十4),基督不是廢掉律法, 乃是成全律法(太五17~18),所以信徒不在律法之下,乃在基 督的恩惠之下,『祂在基督裏,曾賜給我們天上各樣屬靈的福 氣。』『我們也在祂裏面得了基業。』(弗一3、11)。②摩西死 了,但耶和華沒有死,神是永遠長存的活神,祂的工作不因 人的消逝而停止, 祂的應許不因人的滅沒而消失, 祂興起合用的工人——摩西的幫手約書亞,接棒完成祂的計畫。

### 1. 受命(2)

『現在你要起來』,神把重大的使命放在約書亞的肩頭上,要他和眾百姓過河,帶領以色列人進入應許的迦南美地。這是一項極其艱鉅的任務,因爲那時正是收割的日子,約但河水漲過兩岸(三15)。在人有困難,但在神卻沒有難成的事(耶三十二17、27),只要『剛強壯膽』倚靠神,必能完成神的託付(一6)。

### 2.三個提醒(3~8)

神三次提及摩西,要他在摩西身上認識三件事:

### ①神曾向摩西應許賜地(3~4)。

我們可以想像約書亞面西而立,聆聽神向他講述應許之地的情景。他左邊是南界的『曠野』,或稱『沙漠』,位於死海的西南,是迦南地與西乃半島的天然分界線。然後約書亞把視線慢慢移向北邊,『這利巴嫩』遙遠的山嶺,位於加利利海之北,偏向西北方,是北部的疆界。背著約書亞是東界『伯拉大河』,面向西邊『大海日落之地』便是西界。在這四境之內就是迦南地。當時聚居此地最大的民族就是赫人,所以稱為『赫人的全地』。這就是神曾經向摩西所應許、要賜給以色列人之地(申十一23~25)。

### ②怎樣與摩西同在,也必照樣與你同在(5~6)。

神提醒約書亞,雖然應許之地滿是敵人,但是不必懼怕, 『 你平生的日子,必無一人能在你面前站立得住』,只要有信心和 ③神藉摩西頒佈的律法仍然有效,必須謹守遵行(7~8)。 神藉摩西所頒佈的律法,不因摩西死了而失效,仍須繼續謹守遵行,『不可偏離左右』,『如此你的道路就可以亨通,凡事順利』。

### 3. 成功的條件

過去約書亞只是摩西的幫手,現在正式承擔大任。神勉勵約 書亞,要完成所託付的職任,成為成功的領袖,必須:

### ①剛強壯膽

神連續三次勉勵約書亞要『剛強壯膽』(6、7、9),這話在 現代中文譯本作:『要剛強,要有信心』。

- a.要剛強——神要約書亞剛強起來,憑著信心承擔所託付的工作(參考:提後一7)。
- b.要有信心——神要約書亞完全信靠祂,相信神的應許必不 落空(3),神必與他同在如同與摩西同在一樣(5)。神 也要約書亞對自己有自信心,『你必使這百姓承受那地爲 業』(6)。

### ②順服神的話

神要約書亞謹守遵行摩西所吩咐的一切律法,他對約書亞提 出三個要求:

a. 這律法書不可離開你的口(8上)——日日誦讀(申十七 18~19)。

- b. 畫夜思想(8中)——領悟其中的教訓,存記在心中。
- c. 謹守遵行,不偏左右(7~8下)——切實照樣遵行。約書 亞若照樣遵行,無論往那裏去,都可以順利,所行的道路必能亨 通。

### 4. 再次叮嚀(9)

『我豈沒有吩咐你麼?』神要約書亞細想神吩咐過的話,神 的話是具體、清楚、實在的,是句句可信的,應切實謹守遵行。

### 二、預備過約但河(一10~18)

約書亞得著神的勉勵和應許之後,立刻做渡河的準備。擺在 面前的困難雖然極大,但是有神與約書亞同在,他以信心和順服 擔起這艱鉅的責任,全力以赴。

### 1.下達命令(10~11)

『於是約書亞吩咐……』,約書亞受命之後,立刻有行動的表現,他雖深知迦南人強大善戰,但他摒除一切懼怕的心理,毫不猶疑的發出果斷的宣告。約書亞照神的勉勵『剛強壯膽』,他的表現等於給以色列人打了一針強心劑。

約書亞吩咐官長,官長吩咐百姓,命令是一層一層的頒佈下去。約書亞曾在摩西的手下受過嚴格的訓練,如今他把軍容整肅 得甚好,紀律嚴明。

『三日之內,你們要過這約但河……』,這是信心的宣告, 他相信在神的同在帶領之下,必能順利過河,去得神所賜給他們 爲業之地。

### 2.預備食物(11)

### 3.全體動員(12~18)

流便、迦得、瑪拿西半支派的人,他們在約但河東雖然分有產業,也必須過河參與殲敵的戰爭。約書亞提醒他們:『你們要追念耶和華的僕人摩西所吩咐你們的話……』,過去的承諾,今日必須履行(參考:民三十二20~32)。約書亞的吩咐是:你們的妻子、孩子和牲畜,都可以留在約但河東摩西所分給你們的地。你們中間一切大能的勇士,都要帶著兵器,過河去幫助弟兄們爭戰。等到你們的弟兄得到神所賜他們爲業之地,像你們一樣得享平安時,才可以回到約但河東之地(14~15)。應該全體動員,不可袖手旁觀。

二支派半的人聽了約書亞的話,反應熱烈,鼎力支持,而且 十分合作。他們的表現值得效法(16~18):

### ①絕對順服。

『我們都必行』,『我們都必去』,『從前……怎樣聽從摩西,現在也必照樣聽從你』。

### ②大有信心。

他們相信,若沒有神同在,必定無法得勝,佔領迦南,所以 說:『惟願耶和華你的神與你同在,像與摩西同在一樣。』

### ③恨惡罪惡。

他們絕對支持約書亞,要求將抗命的人治死,並鼓勵約書亞

『你只要剛強壯膽』。

約書亞執行全民動員的命令,結果產生了團結的力量,讓我們想到今日教會聖工的推行,也必須全體動員、分工合作。身爲領導者不要自命非凡,獨攬大權,所有工作全由個人一手包辦;請記住,擁有最大恩賜與能力的摩西,尚且有忙不過來、精疲力竭的時候,何況你呢(參考:出十八13~17)?我們應該發掘人才,善用各人的恩賜,在工作上適當分配安排,全體動員,分工合作(參考:弗四11~12、16)。

### 厂講道材料

### 一、栽培接棒人(1)

『耶和華的僕人摩西死了』,神就興起約書亞接續摩西的工作。神的工作不因摩西的去世而陷於停頓中斷,祂會興起合用的工人,來完成祂的工作。

合用的工人是經過栽培才出來的,約書亞被稱為『摩西的幫手』,是因他經常在摩西旁邊幫助摩西。他本是摩西所揀選的人(民十一28),摩西一直在訓練栽培他,以備將來可以繼承摩西的工作(參考:出十七8~16,二十四12~13;民十三,二十七15~23)。摩西會訓練接棒人,所以他的去世不會影響神要他進行的工作。

今日教會也應重視栽培接棒人的工作,教會負責人有「助理」 協助工作,這個制度是好的,應善加應用,把自己的助理栽培成 像約書亞一樣,將來可以繼承自己的工作。

### 二、成功的領導者

從神對約書亞的勉勵及約書亞的表現,可以領悟如何做一個 成功的領導者。

### 1. 認清神的使命 (1~2)

神對約書亞說:『我的僕人摩西死了,現在你要起來… …』,神把一項重大的使命放在約書亞的肩頭上,要他繼承摩西,帶領以色列人進入應許的美地。

今日教會的工人應有強烈的使命感,有了使命感才會產生受

苦犧牲的心志,保羅說:『我不以性命爲念……只要成就我從主 耶穌所領受的職事。』(徒二十24)。

### 2. 完全信靠神(3~6)

- ① 祂是可信可靠的神,祂的應許必不落空(3),只要剛強壯膽倚靠神,必能完成神的託付(6)。
- ②權柄是神所賜與,祂既應許同在,還有何懼呢(5)?

### 3.要有自信(6)

神先應許要與約書亞同在,然後勉勵『你當剛強壯膽,因爲你必使百姓承受那地爲業……』,神要約書亞有自信心,自信能勝任神所託付的工作。『哀莫大於心死』,試想:連自信心都沒有的人,他能勝任什麼工作呢?

### 4. 順服神的話 (7~8)

神的律法並沒有因摩西去世而失去功效,神要約書亞繼續謹 守遵行,且不偏左右。

神的話是行事爲人的準則(賽八20;詩一一九105),領導 者必須本著聖經、照著神的話帶領群羊,行事才能亨通順利。

### 5. 迅速果敢的行動(10~11)

約書亞受了使命之後,立刻有了具體的行動,毫不猶疑,果 敢的下達命令,『當預備食物,因爲三日之內,你們要過約但 河。』成功的領導者是立刻行動,不拖泥帶水的。

### 6.正確的領導方針(11)

確立領導方針是領導者不可或缺的條件,約書亞把以色列人信心的對象正確建立起來,他沒有宣佈:『我』要領你們過河,

進去佔領迦南,以建立個人英雄、個人崇拜;而是宣佈:進去得 『耶和華你們神』賜你們爲業之地,他不要以色列人仰望他,而 要人人仰望神(參考:西一28)。

### 7. 動員全體參與工作(12~18)

流便、迦得、瑪拿西半支派的人,在約但河東雖然分有產業 可以定居,但約書亞要求全體動員,不可袖手旁觀,他執行全民 動員的命令,結果產生了團隊的力量。

領導者應發掘人才,善用各人的恩賜,在工作上適當分配安 排,動員全體參與,分工合作(參考:林前十二4~31;弗四11  $\sim$ 12 \ 16) \circ

# 第二章 窺探耶利哥

約書亞是一位精明的軍事戰略家。我們只要研究迦南的地理 形勢,就知道耶利哥位置險要。耶利哥位於猶大山地一片遼闊肥 沃的平原上,在猶大山區一條隘道的入口處;攻取耶利哥可以作 爲『橋頭堡』,向南、北、西三方面進軍。要攻陷迦南地,必先 取得耶利哥;俗語:『知己知彼,百戰百勝』,本章即在記述以 色列人事先獲悉敵情的事蹟。

### 一、打發探子(1)

三十八年前約書亞曾受摩西差派去窺探迦南地,已經有了第 一手經驗,如今該他執行命令,他也審愼地差派探子去窺探耶利 哥。

『暗暗打發兩個人作探子』,探子的任務是秘密的,因此暗暗地進行。約書亞只打發兩個少年人去窺探(六23),可能是避免三十八年前的歷史重演。當年摩西差遣十二個探子出去,因爲多數人沒信心的報告影響士氣,招惹大禍(參考:民十三25~十四3);因此他只派兩個人前往,他們一定是信心堅固的人,像他和迦勒一樣。

### 二、喇合保護探子(1~7)

『來到一個妓女名叫喇合的家裏』(1下)。喇合是一個普通 的妓女, 兩個探子爲何進了妓女喇合的家? 可能的理由是:①妓 女的家出入的人複雜,可免遭人疑惑,比較安全。②便於打聽消 息,好像今日的刑警經常到綠燈戶查案,可以得到有關罪犯的消 息。③喇合的家建在城西邊的牆上(15),便於洮跑。④ 這是神 的帶領,由於進入妓女喇合的家,探子的生命才得保全。

探子們在妓女喇合家躺臥(休息渦夜),不知行蹤已經洩 漏,這風聲很快傳到耶利哥干那裏,得到情報立刻打發人往喇合 家去抓人。可是他們相信喇合所編造的謊言,以爲探子已經離 去,便趕到城外,往約但河的渡口繼續追捕,探子卻躲在喇合家 房頂的麻稭中,安然無恙。

### 三、喇合的報告(8~11)

探子還沒有睡覺(在危難中可能睡不著),喇合便上到房 頂,向他們述說保護他們的原因。從喇合所說的話我們得知:

- ①她知道以色列人必佔據迦南, 『耶和華已經把這地賜給你 們』(9上)。
- ②耶利哥人的心都消化了,無一人有膽量(9下~11上); 以色列人出埃及、過紅海、擊殺亞摩利人的消息,耶利哥 人『一聽見這些事,心就消化了』。
- ③她認識以色列人的神,『耶和華你們的神,本是上天下地 的神』(11下)。這話出自一位生於拜偶像、多神社會的罪 女之口實在難得,這話也可看出喇合的信心。

喇合的報告,正是探子最好的情報資料。

### 四、喇合與探子立約(12~21)

『現在我既是恩待你們……也要恩待我父家……』(12);喇 合恩待探子,也要求探子恩待她全家。『恩待』一詞在希伯來文 是指一種非成文的應許、合約或盟約,故喇合要求探子『給我一 個實在的讚據』。探子感激喇合救命之恩,應允她所求,並要喇 合履行三件事:①不得洩漏探子的事,若洩漏則所立的約無效 (14、20)。②把一條朱紅線繩繫在縋探子下去的窗戶上,做爲 記號(18)。③以色列人入城之日,全家不可出門到街上(19)。 喇合接受探子的條件後,就『用繩子將二人從窗戶縋下去』(15) ,打發他們走了,並吩咐其往山上去躲藏三天,然後才回家(16) 。探子走後,喇合立刻把朱紅線繩鑿在窗戶上(21)。

躲在繫有朱紅線繩的屋裏,便可得救。這和以色列人躲在門 楣塗有羔羊血的屋子裏可以得救,意義是一樣的(參考:出十二 13、21~23)。紅繩爲標記,朱紅繩是流血的象徵,表明惟有靠 丰的寶血,才得拯救(彼前一18~19;來九12~14)。喇合認識 以色列人的神是上天下地的神,也知道耶利哥城必滅亡,這些條 件並不能使得救,她必須照著探子的指示,躲在繫有朱紅線的屋 裏,才能得救。今日我們不能因認識耶穌是全能的救主,也知道 神的審判必要來臨,或是承認有罪就算得救了,我們必須接受合 法的浸禮,靠著基督的寶血使罪得赦,才是真正的得救(羅三 25; 徒二38, 二十二16)。

### 五、探子回報(22~24)

兩個探子在山上躲了三天,等追捕的人走了,就下山渡過約 但河回到約書亞那裏,報告窺探中的一切遭遇。他們的結論是: 『耶和華果然將那地全交在我們手中;那地的一切居民在我們面 前心都消化了。』(二24)。

從本章我們學到了一件很重要的功課,就是「了解敵情」。 孫子兵法說:「知己知彼,百戰百勝」,今日我們奔跑天路,也 是一場屬靈的爭戰,我們也應認識敵人,了解敵情(弗六12;彼 前五8;林後二11),才能在這場爭戰上得勝。

### 講道材料

### 1. 喇合的信心

喇合身爲妓女,聖經竟多次提到其名(一次在舊約,三次在 新約:太一5;來十一31;雅二25),讀這些經文,可得以下教 訓:

### ① 因信和和平平接待探子(來十一31)。

這是冒極大風險的行為,私涌敵國可能被處死刑。她敢和平 接待探子,乃因她認識以色列人的神(二12),也相信神必把迦 南地賜給以色列人(二9),因此她和全家得到拯救,不與耶利 哥人一同滅亡。

### ②因信蒙神稱義(雅二25)。

喇合接待探子,又放他們從別的路上回去,是眞信心所產生 的行為,她有信心且有行為的表現,至終蒙神稱義(雅二22、24 > 26) •

### ③因信悔改從良(太一5)。

喇合得救後歸化成爲以色列人,她因信而棄邪歸正,棄淫從 良,後來成爲撒門的妻室,名字列在耶穌的家譜中,受人叠勒。 也表明神的恩典無限,任何罪人都可以因信得救(路五32;約三 16) •

### 2.喇合信心的表現

真信心必有行為的表現,因為沒有行為的信心是死的 (雅二 26)。喇合信心的表現,可爲模範。

①她認識、相信耶和華(參考:羅十17)。

- a.因聽見耶和華爲以色列人在曠野所行的,知道祂是大能的神,上天下地的神(二10~11)。
- b.相信耶利哥城必傾覆,神已經把這地賜給以色列人(二9)。冒著生命的危險(私通敵國,必遭死刑),恩待兩個探子,並助其逃亡。要求探子給一個實在證據,以拯救全家(二12~13)。把朱紅線繩繫在窗戶,等候拯救(二21)。

#### 3. 繩子

本章有兩條繩子,一條是幫助探子逃走的繩子(英文K.J.V. R.S.V.及N.I.V 皆譯作a rope),另一條是做記號的朱紅線繩(英文K.J.V譯作 Scarlet thread, R.S.V. N.I.V皆譯作Scarlet cord)。這兩條繩子是得救的繩子,一條救了兩個探子,另一條救了喇合全家。也是信心的繩子,喇合用繩子放探子逃走,是信心的表現;把朱紅線繩繫在窗戶上等著得救,更是信心。

# 4.「信用」的重要

喇合恩待探子,也要求探子恩待她全家,她要求探子『求你們指著耶和華向我起誓……並給我一個實在的證據』(二12);探子們真的起誓,叫喇合把朱紅線繩繫在縋他們下去的窗戶上,並且全家聚集在屋裏,不可出去,這樣在以色列人攻城時可以得救(二17~21)。探子非常守信用,在毀滅耶利哥城前,進喇合家,照所起的誓,將她全家救出來(六22~23)。

我們的神是信實、守約、施慈愛的神(申七9),祂說話算話,必照著實行,絕不說謊(民二十三19),也不背乎自己(提後二13)。古時神的選民以色列人效法神,不敢背誓;今日我們

是神的選民,也應守信用,做誠實人(參考:太五33~37;西三 9; 弗四25)。

### 5. 奇妙的救恩

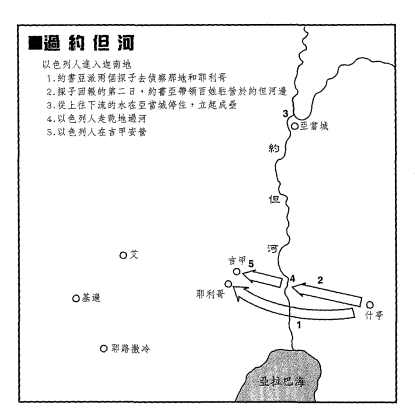
神拯救人的方法是奇妙的,保羅說:『神樂意用人所當作愚 拙的道理,拯救那些信的人,這就是神的智慧了……因神的愚拙 總比人智慧……』(林前一21~25),由探子和喇合全家的得 救,可看出救恩的奇妙。

# ①探子得救

兩個探子諒必做夢也想不到會被一名妓女所救。喇合的房子 湊巧建在城牆上,故能順利將二人從窗戶縋下去,讓他們離開耶 利哥城。

# ② 喇合全家得救

喇合的得救,是因她有真信心,和和平平接待探子(來十一 31;雅二25),更重要的是因她遵命而行,把朱紅線繩繫在窗戶 上(二18、21),這繩成爲喇合得救的標記。這朱紅線繩是流血 的象徵,以色列人出埃及時,各家在門框上塗羊血,就可免去神 的忿怒和審判,得蒙拯救,今日我們只有靠主的寶血,才得拯 救。



地圖一

# 第三章 過約但河

以色列人過約但河進入迦南,是一次重要的信心試驗。四十年前,同樣的試驗臨到上一代的人,但他們失敗了。過紅海進入西乃需要信心,但是過約但河進入迦南,則需要更大的信心,因爲過河之後只能向前不能後退了。他們所面對的將是強大的迦南七族,使列國聞風喪膽的鐵車;而此時的約但河河水已漲過兩岸(15),水流又急,既沒有橋樑又沒有渡船,如何過到彼岸?

約書亞聽完探子的報告,再次獲得保證,知道神已經動工。 他雖然不知道怎樣過河,但他清早起來,憑著信心和以色列眾人 都離開什亭,來到約但河邊,就住在那裏,等候過河(1)。

# 一、過河的準備(2~6)

『過三天,官長走遍營中,吩咐百姓說……』 3),他們已得到指示,知道怎樣過河了(參看地圖-

# 1.跟定約櫃(3~4)

約櫃代表耶和華,約櫃往那裏走,以色列人就要跟到那裏, 跟定約櫃就是順服神的引導。今天我們也應以同樣的態度順服神 的旨意(參考:詩十六8;來十二2)。

『和約櫃相離要量二千肘,不可與約櫃相近。』(4),行路

要維持秩序,不可擁擠無序地前淮。要與約櫃保持距離,有敬畏 的意思(表示敬虔與謹愼),同時以色列人也可看清楚約櫃行走 的方向。

『因爲這條路你們向來沒有走渦』,這是一條奇妙的新路, 是向來沒有走過的,他們以前未會用這種方式前進。

### 2. 你們要自潔(5)

聖潔是與神親近、接受神恩、或蒙神使用的條件(雅四8; 來十二14;提後二21)。每一次神要在以色列人中間行大事的時 候,他們都要自潔。渦去神在西乃山頒佈律法時,曾發出命令 說: 『叫他們今天明天自潔……叫他們自潔……叫親近我的祭司 自潔……』(出十九10、14、22)。如今『明天耶和華必在你們中 間行奇事』所以全體必須自潔,藉著外面的潔淨禮和內心的奉 獻,把自己分別爲聖,等候神在面前施行大能。

### 二、順服神的引導(6~13)

神要在以色列人中間行奇事,帶領他們過約但河,叫以色列 人親眼看到祂是全能的神,正如過去領他們上一代的人過紅海一 樣。神要他藉此學習服從領導——順服的功課。

# 1. 順服神所選立的領導者(7)

約書亞是神所選立的工人,神揀選他來繼承壓西帶領以色列 人,因此神要建立約書亞,用百姓能看到的方法,使大家銘記、 明白約書亞是代表神引導他們的。神所揀選的工人,神必賜他權 柄,使他在眾人眼前奠大(四14)。

在此我們要注意的是,約書亞從未自取奠榮,是神使他被人

的,不是人自舉的。

### 2.神親自帶領(8~13)

**真正領導眾民的是耶和華,而不是約書亞,也不是祭司或別** 的領袖。祭司『抬起約櫃,在百姓的前頭走。』(6),約櫃代表 耶和華,神用約櫃引導以色列人,使他們看見祂的帶領。

『因此你們就知道,在你們中間有永生的神。』(10~11), 神要藉著過約但河的神蹟,讓新一代的以色列人像他們的父母一 樣,親眼看見神的大能大力(這一代的以色列人未會見溫紅海的 神蹟),知道有永生的神與他們同在,並且要在他們面前趕出迦 南七族,把迦南地賜給他們。只要憑著信心,順服神的帶領,神 蹟必然顯明,『等到抬普天下主耶和華約櫃的祭司把腳站在約但 河水裏,約但河的水……必然斷絕,立起成壘。(13)。

# 三、全民過河(14~17)

『原來約但河水在收割的日子漲過兩岸』(15下),因黑門山 的積雪春暖融化下流的緣故,河水漲過兩岸。按出埃及記九章三 十一、三十二節的記載,大麥和麻是同時收割的,前三天喇合將 探子藏在房頂的麻稭中,證明以色列人過約但河時正是收麻的時 候,這無意之證顯明本段事蹟並不是捏造的。

『抬約櫃的祭司……腳一入水,那從上往下流的水便在極遠 之地……停住,立起成壘。』(15~16)。要過約但河,看見神的 大能,需要真實的信心加上完全的順服,按照神的吩咐跟定約 櫃,以信心的腳步毫不疑惑地踏入約但河的水裏。過紅海是海水 先分開,百姓才下海走過去;過約但河卻是祭司的腳必須先入 水,河水才停住,這是進一步的信心。

『那從上往下流的水……停住,立起成壘……下流的水全然斷絕。』(16),這是一件偉大的神蹟,顯明神的大能大力。因這神蹟,『百姓在耶利哥的對面過去了』,『國民盡都過了約但河』(17)。這一件神蹟並非不可信,因爲歷史上曾有三次記載約但河的水斷流。根據阿拉伯歷史家Muwairi 記載:主後一二六七年十二月三日,因上游發生地崩,河水中斷十六小時;一九〇六年發出第二次河水中斷現象;第三次是一九二七年,由於地震,停流二十一小時。這是著名考古學家 Grastang 的書所記的(Joshua-Judges, 1931, PP.136~138)。歷史上雖有這樣的記錄,但我們相信這是神所行的奇蹟。

# 四、過約但河的靈意

舊約時代神的選民稱爲『希伯來人』,按『希伯來』一詞即 過渡之意。新約時代的信徒是神的選民、亞伯拉罕屬靈的子孫, 應稱爲眞希伯來人(參考:加三27~29)。希伯來民族在歷史上 有三次過渡:

1. 過伯拉大河(書二十四1~3、14~15)。

亞伯拉罕蒙神選召,離開迦勒底的吾珥,充滿拜偶像惡風俗之地,預表蒙召的信徒離棄偶像,歸向真神(帖前一9)。

2. 過紅海(出十四章)。

預表接受洗禮歸入基督(林前十1;加三26~27)。

3. 過約但河。

預表勝過罪惡(治死情慾、老我),過得勝的生活。情慾和 老我妨礙我們進入安息,使我們不能過得勝的生活(羅七18~24 ;加五16~17) ,如同約但河橫在面前阻擋前進。靠自己無法渦 約但河,以色列人是憑著信心、順服神的引導,全體國民才能安 然渦河;今日我們只要信靠主,順從聖靈的感動而行,就能勝渦 老我,治死情慾,罪惡全然斷絕。

『那從上往下流的水,便在極遠之地……亞當城那裏停住, 立起成壘……全然斷絕。』(16),約但河水在上游極遠之處亞當 城那裏停住,下流的水全然斷絕,這正表明罪是由亞當一人入了 世界(羅五12),老我、情慾是由亞當犯罪流傳下來,如今『感 謝神,靠著我們的主耶穌基督就能脫離了。』(羅七25),『順著 聖靈而行,就不放縱內體的情慾了』(加五16)。人幾時過了約但 河,即到了得勝之地,因爲從亞當城流下來的水已斷絕了。

# 講道材料

1. 我必使你在以色列眾人眼前尊大(7)

領導者必須有領導能力,才能號召眾人跟隨、聽從他。領導力是一種恩賜,神要給誰,誰就能得。摩西本是一位拙口笨舌的人,神揀選他時對他說:『現在去罷,我必賜你口才,指教你當說的話。』(出四10~12),摩西真的成為一位大有能力的領導者。摩西死了,神揀選約書亞繼承摩西,神也答應:『我怎樣與摩西同在,也必照樣與你同在。』(一5),神賜約書亞領導力,使他在眾人眼前尊大,讓眾人知道這位領導者有神同在,如同過去摩西有神同在一樣。由此可知,神所選用的人,神必賜他領導力(權柄),使他在眾人眼前尊大。

我們不要自求尊榮,像主的門徒雅各、約翰一樣(可十35~41),詩人的話:『因爲高舉非從東,非從西,也非從南而來。惟有神斷定;祂使這人降卑,使那人升高。』(詩七十五6~7),這話值得深思。

# 2. 亞當城 (16)

可能是雅博河和約但河交匯點以南不遠的艾·大米亞山丘( Tell Ed-Damiyeh) 大約離過河之處以北二十四公里多。

# 第四章 立石為證

天上的真神施行大神蹟,使約但河水斷流,在亞當城那裏停住,立起成壘,以色列眾民便走乾地過河(書三16~17)。他們親眼看見、親身體會到神的大能大力,正如從前爲他們的祖先分開紅海一般。過約但河的事深刻地印在以色列人的心裏,然而神希望祂的選民能更長遠、深刻地紀念這件事,就吩咐約書亞從民中揀選十二個人,每支派一人,從約但河中祭司站定的地方,取十二塊石頭帶過對岸(1~3),立在他們住宿安營的地方——吉甲的平原上(20),作爲永遠的紀念和見證(6~7)。

約書亞另把十二塊石頭立在約但河中,在抬約櫃的祭司站立 的地方,作爲紀念(9)。

這兩組立石,有一個共同的目的,就是要作以色列人永遠的 紀念,也是日後以色列人教導子孫認識耶和華的見證。

# 一、見證神的信實

耶和華曾經藉著摩西告訴以色列人,應許賜迦南地給他們為 業: 『凡你們腳掌所踏之地,都必歸給你們;從曠野和利巴嫩, 並伯拉大河,直到西海,都要作你們的境界……你們要過約但 河,進去得耶和華你們神所賜你們爲業之地,在那地居住。』(申十一24~31)。摩西死了,約書亞繼承摩西的職任,神又向約書亞重申一次(一1~4)。如今他們已經過了約但河,踏上神所應許的迦南地,證明耶和華是信實可靠、守約施慈愛的神(申七9)。今日我們也應堅守我們所承認的指望,不至搖動;因爲那應許我們的是信實的(來十23),我們縱然失信,他仍然是可信的,因爲祂不能背乎自己(提後二13)。

在本章約書亞把以色列人過約但河和過紅海兩件事連在一起 講論(23),讓我們領悟兩個教訓:

#### 1.我們的神是始、是終,是創始成終的神(來十二2)。

神開始救恩之工,差遺摩西把以色列人從埃及爲奴之地拯救 出來,再由約書亞繼承摩西,把以色列人帶進應許的迦南美地, 完成了救恩的工作。保羅說:『祂曾救我們脫離那極大的死亡, 現在仍要救我們,並且我們指望祂將來還要救我們。』(林後一 10),我們的救主耶穌已經救我們脫離罪惡(出埃及),祂必帶 我們進入永生的天國,正如領以色列人進入迦南地一樣。

# 2. 過紅海是初步的信心,過約但河是信心的進階。

過紅海是摩西向海伸杖,耶和華用大東風使海水一夜退去,水便分開,海成了乾地,以色列人走乾地過海。過約但河是祭司的腳先入水,河水才停止斷流,以色列人從乾地上過河。在曠野經過四十年的訓練,以色列人的信心有了長進。

使徒曾對主說:『求主加增我們的信心』(路十七5),我們 也應向主祈求:求主加增我們的信心,使我們在奔跑天路的歷程

# 二、見證神的大能

『這些石頭在你們中間,可以作爲證據。日後,你們的子孫問你們說:「這些石頭是甚麼意思?」』(6、21),立石堆的目的就是要告訴他們的子孫:『因爲約但河的水,在耶和華的約櫃前斷絕;約櫃過約但河的時候,約但河的水就斷絕了。』(7),『以色列人曾走乾地過這約但河;因爲耶和華你們的神,在你們前面使約但河的水乾了,等著你們過來,就如耶和華你們的神,從前在我們前面使紅海乾了,等著我們過來一樣。』(22~23),見證耶和華的手大有能力,使凡看見石堆的人,都認識神的大能。

耶和華是全能的神(創十七1),祂曾用大能和伸出來的膀臂創造天地,在祂沒有難成的事(耶三十二17;創十八14)。祂用大能的手領以色列人從爲奴之家——埃及出來(出十三14;申七8),祂的大能使紅海分開,叫以色列人走乾地過海,使埃及的追兵淹沒在海中(出十四章)。四十年曠野的經歷,體會神的大能,吃天上降下的嗎哪,喝磐石流出的水,衣服沒有穿破,腳也沒有腫(申八2~4)。今日過約但河更是神的大能彰顯,立在吉甲的石堆,就是真神大能的明證。

# 三、使人認識耶和華是真神

『使地上萬民都知道耶和華的手,大有能力;也要使你們永

遠敬畏耶和華你們的神。』(24),透過以色列人的經歷,可使全世界的人都認識耶和華的大能,進而敬畏耶和華是真神。

『神蹟』就是神的作爲,是神大能的彰顯。神蹟顯明神的榮耀(約二11),顯出神的奇妙作爲(約九3);藉著神蹟奇事可使人認識神(約三2),使外邦人順服(羅十五18),使不信的人無話可反駁(徒四14)。過約但河是一件大神蹟,凡到吉甲看見石堆的人,聽過詳細的解釋,必能認識神的大能,知道神的信實,對天上的眞神生出敬畏的心。

立石堆的目的是要向子孫們述說神的大能(6、21),使他們永遠敬畏耶和華(24),因此可看出以色列人是何等重視宗教教育。經上說:『我們所聽見、所知道的,也是我們的祖宗告訴我們的。我們不將這些事向他們的子孫隱瞞,要將耶和華的美德和祂的能力,並祂奇妙的作爲,述說給後代聽……使將要生的後代子孫可以曉得;他們也要起來告訴他們的子孫,好叫他們仰望神,不忘記神的作爲,惟要守祂的命令。』(詩七十八3~7)。我們要效法以色列人,重視下一代的信仰,將神的大能和奇妙的作爲,述說給後代聽(箴廿二6)。

# **| 講道材料**

### 1.立石頭爲紀念或作證據

無論舊約或考古學,都指出古人有用一塊石頭或一堆石作爲紀念的習俗。如:雅各離開父家,要往巴旦亞蘭的途中,在郊野枕著石頭睡覺,夢見天梯,並有神向他說話,應許賜福給他。雅各清早起來,就把所枕石頭立作柱子,澆油在上面作爲紀念(創二十八10~22)。雅各與拉班立約,就拿一塊石頭立作柱子,並叫眾弟兄堆聚石頭,作爲證據(創三十一44~53)。亞干取了當滅的物,被查出後,約書亞和以色列眾人將他帶到亞割谷,以色列眾人用石頭打死他,將石頭扔在其身上,堆成一大堆,以警戒後世的人(書七24~26)。

# 2. 吉甲 (Gilgal)

在耶利哥城東二公里,以色列人過約但河後,安營於此地,是約書亞攻取迦南的指揮部(五10,六11、14,九6,十6、15,十四6)。吉甲也是撒母耳作士師時,每年巡行之地(撒上七16),亞甲王在此被殺,掃羅在此被膏爲王(撒上十一14~15)。吉甲後來成爲拜偶像之地,百姓在此犯罪(何四15,九15,十二11;摩四4,五5)。另有二處也叫吉甲,村名,在伯特利之西北將近五公里,以利亞、以利沙曾從該村赴伯特利(王下二1,四38)。國名,吉甲是京城,與多珥相連,爲近海之平原(書十二23)。(參考:聖經百科全書,872~873頁)。

# 第五章 新生活的開始

以色列人過約但河的事蹟,很快地傳遍各地。約但河西亞摩利人的諸王,和靠海迦南人的諸王,聽見耶和華在以色列人面前使約但河的水乾涸,讓以色列人走過去,他們的心就消化了不再有膽氣(1,現代中文譯本:就都勇氣喪盡,嚇得魂不附體)。他們本以爲漲溢的約但河可以作爲一條優良、且至少是暫時的防線,沒想到以色列人的神竟使河水乾涸,讓全民過河,他們的士氣立刻崩潰。他們這樣喪膽懼怕,並不是怕入侵的以色列人,乃是懼怕以色列人的神;因爲這件事實在證明耶和華是一位大有能力、永活的眞神,也是以色列人得勝的前奏。

以色列人過約但河進入迦南,就在吉甲安營,開始過新的生活。本章記載在吉甲發生的四件重要事件。

# 一、第二次行割禮(2~9)

『割禮』原是神與亞伯拉罕立約的憑據(創十七1~14),表 明亞伯拉罕以耶和華爲神,敬畏並順服神。另一方面,神揀選亞 伯拉罕,立他爲多國的父,開展祂救恩的工作,以亞伯拉罕的後 裔爲神的子民,成立祭司的國度,救主要從他的後裔而出。所以 割禮也表明以色列人與神的關係,也是提醒他們,神曾與他們 的祖先亞伯拉罕立過約。

### 1.恢復立約的地位(2~7)

以色列人在加低斯犯罪背叛耶和華,受懲罰在曠野漂流四十年,不得進入迦南(民十四章)。在神的懲罰之下,割禮已經失去意義,所以在這期間所出生的孩子,都沒有受過割禮(4~7)。現在以色列人已經進入迦南,刑罰已經除去了,所以耶和華吩咐約書亞說:『你製造火石刀,第二次給以色列人行割禮。』約書亞就製造火石刀,在除皮山那裏給以色列人行割禮(2~3)。第二次行割禮表示恢復與神所立的約,重獲神國子民的地位。

保羅告訴我們:『你們在祂裏面,也受了不是人手所行的割禮,乃是基督使你們脫去肉體情慾的割禮。你們既受洗與祂一同埋葬,也就在此與祂一同復活,都因信那叫祂從死裏復活神的功用。』(西二11~12)。今日我們藉著洗禮,與神立約,成爲神國的子民(弗二11~13),可以照著應許承受天國的產業(加三26~29)。

# 2.除去埃及的羞辱(8~9)

『羞辱』希伯來文是指恥辱、丢臉的事情。『埃及的羞辱』 不是指以色列人在埃及爲奴,受法老藐視虐待的羞辱,乃是指以 色列人在曠野四十年,心裏歸向埃及、喜歡埃及的偶像(徒七39 ~42)、懷念埃及的食物(出十六3;民十一5、18)、背棄神愛以 致被神懲罰的羞辱。如今以色列人已憑著信心過約但河,進到應 許的迦南地,施行割禮表明他們重新與神立約,成爲神國的子 民;他們因埃及而生的偶像崇拜和私慾所帶來的羞辱,就從身上 **起去了。因此那地方名叫吉甲**(9)。

吉田原意是圓圈,以色列人加添了新意義,就是『輥』(聖 經小字註解)。埃及的羞辱已經輥渦去了,從今以後以色列人開 始渦新的生活。

保羅說:『你們若道與基督一同復活,就當求在上面的事… …所以,要治死你們在地上的肢體,就如淫亂、污穢、邪情、惡 **欲和貪婪……你們要棄絕這一切的事,以及惱恨、忿怒、惡毒、** 毀謗,並口中污穢的言語。不要彼此說謊;因你們已經脫去舊人 和舊人的行爲,穿上了新人。這新人在知識上漸漸更新,正如浩 他主的形像。』(西三1~10)。今日受洗重生的基督徒,憑著信 心作直以色列人成爲亞伯拉罕的後裔,作神的兒女領受神的恩 典。屬靈的割禮建立我們與神之間的關係,我們也當『除去埃及 的羞辱』, 脫去舊人, 穿上新人, 渦新的生活。

# 二、守逾越節(10)

以色列人過了約但河,他們的腳踏上應許的迦南地,第一件 事就是守逾越節。這是出埃及後第二次守逾越節(參考:民力1 ~14),也是他們首次在迦南地守這節期。他們在曠野漂流的時 候沒有守逾越節,是因他們背棄神沒有行割禮,而未受割禮的人 不可吃逾越節的羊羔(出十二48)。現在所有男人都受了割禮, 爲感激神的大愛,他們就守逾越節。這次的守節正好是離開埃及 以後的第四十個年頭,剛好是神在加低斯所官佈的徽罰,依昭探 子窺探迦南的時間,一年頂一日,擔當罪孽四十年——滿了的日 期。

逾越節是蒙恩得救的節期,四十年前的正月十四日,以色列各家宰殺羊羔,把血塗在房屋左右的門框上和門楣上,血在他們所住的房屋作記號。那夜神擊殺埃及地一切頭生的人畜,災殃越過塗血作記號的以色列家(出十二1~13)。逾越節的羊羔預表基督(林前五7),基督爲我們流血捨命,救贖我們脫離罪的轄制,使我們得以在基督裏享受各樣的福氣(弗一4~7),這是極大的恩典。今日每個蒙恩得救的基督徒,無論到那裏,在一個新的地方、新環境裏,應首先紀念神的救恩,以蒙恩得救的心志、態度,作爲新生活、新事奉、新工作的基礎。

# 三、嗎哪停降(11~12)

以色列人在曠野四十年間,自第一年的第二個月十六日起,神就天天行神蹟供應這神奇特別的食物——嗎哪,使他們能度過艱苦的旅程(出十六1、13~15)。現在已進到應許之地,而且正逢收割的時期(三15),他們吃了那地的出產,吃了無酵餅和烘的穀,第二日嗎哪就止住,以色列人也不再有嗎哪了(五11~12)。這樣,以色列人共吃嗎哪三十九年零十一個月。

嗎哪可以預表基督, 祂是從天上來的生命之糧(約六31~35)。眞信徒不只靠基督得生,乃是領受了祂的生命以後, 靈命就要有長進,不長久作吃奶的嬰孩,而是『長大成人,滿有基督長成的身量。』(弗四13),能吃乾糧,如同以色列人先吃嗎哪,但進入迦南之後,就吃迦南的土產一樣(來五13~14)。

# 四、大元帥顯現(13~15)

約書亞靠近耶利哥的時候,舉日觀看,正在思索如何攻下這 城,忽然有一個人站在他的面前,手裏拿著一把出鞘的刀。約書 亞趨前問他說:『你是幫助我們呢?是幫助我們敵人呢?』那人 回答: 『不是的,我來是作耶和華軍隊的元帥。』約書亞聽見那 人的自我介紹,立刻明白他所看見的這人是耶和華的顯現,就俯 伏在地向祂下拜,自稱僕人,恭候吩咐。

這位『耶和華軍隊的元帥』就是神的顯現,是舊約中顯現的 基督,由以下三個理由可知:

# 1. 祂有神的尊嚴

約書亞一看見祂,就俯伏下拜(14),可見這人的外貌極其 尊嚴,令人肅然起敬。祂對約書亞說:『把你腳上的鞋脫下來, 因爲你所站的地方是聖的。』(15),這種命令的語氣是神所用 的;約書亞一聽,立刻『就照著行了』,一點不敢違抗。

# 2. 祂接受人的敬拜

只有天上的真神才可以接受人的敬拜,因爲祂是至尊至大、 超乎萬神之上,人人都應向祂屈身,在祂面前跪下(詩九十五3 ~6; 腓二9~11)。天使沒有資格受人敬拜(啓廿二8~9)。

# 3. 祂有『主』的地位

祂不是『幫助者』(13),乃是『元帥』,祂來是要指揮一 切(14)。如果祂是神所派來的天使,那麼祂應該是『幫助者』 ,因爲天使是『服役的靈』,是奉差遺爲那將要承受救恩的人效 力的(來一14)。

約書亞看見這位『耶和華軍隊的元帥』出現,好像吃了一顆

『定心丸』,他的內心立刻安定下來,知道面對的爭戰,不是他的 爭戰,乃是耶和華的爭戰,有耶和華爲軍隊的元帥,親自率領以 色列民爭戰,必定勝利在望。約書亞降服在這位元帥面前,就照 著祂所吩咐的行了(15)。

我們奔跑天路是打屬靈的戰爭,與魔鬼交戰(弗六12),有 基督爲我們的元帥(來二10),我們只要接受這位元帥的指揮, 順從祂的帶領,倚靠祂必能得勝有餘(弗六10;詩六十12)。

# 講道材料

#### 1.割禮

就是割去陽皮(出四25),即割去男人生殖器的包皮,是古 代世界多處所奉行之禮儀;對以色列人尤爲重要,因爲清是神與 亞伯拉罕立約的證據,凡屬神之民欲與聖約有分者,都必須遵行 割槽(創十七9~14)。

割禮不只是除去肉體上的污穢(割包皮可以保持生殖器的清 潔),保羅說:『外面作猶太人的,不是眞猶太人;外面內身的 割禮,也不是眞割禮。惟有裏面作的,才是眞猶太人;眞割禮也 是心裏的,在平靈,不在平儀文。』(羅二28~29),所以割禮的 真意是將心裏的污穢除掉(耶四4)。我們今日已經受了不是人手 所行的割禮,即基督使我們脫去肉體情慾的割禮(西二11~ 12),就當脫去一切的污穢,治死內體的情慾,成爲新浩的人 (加六15; 西三1~10)。

# 2.從吉甲可學到四個教訓

吉甲就是輥的意思,因爲埃及的羞辱已經從以色列人身上輥 去了(五9)。在這地方發生四件事,讓我們想到吉甲這地方是:

# ①更新的地方

以色列人在此行割禮,恢復與神立約之民的地位,整個民族 在這裏重新歸向眞神,開始了新的生活。

# ②與神相交的地方

以色列人在此守逾越節,這是出埃及後第二次守逾越節,是 一個滿有喜樂的節期,因恢復與神相交的生活。新生活的第一件 事就是與神相交。

### ③轉變的地方

嗎哪停降了,嗎哪是神在曠野時給選民的供應,是曠野的記號,百姓在曠野一天,那一天便需要嗎哪。如今他們已在應許之地(因爲立約的緣故,這地是屬於他們的),既承受這地就吃這地的出產。生活方式已經改變,與過去在曠野時不同。過去吃嗎哪不必耕種,這是神的供給;而今吃迦南的出產必須耕種,親手勞力,神才會賜福有收成可吃。新生活的第二步就是長大成人。

### ④神顯現的地方

約書亞在這裏看見神以『耶和華軍隊的元帥』向他顯現,約 書亞見到這位元帥就俯伏在祂腳前下拜,且順服祂的吩咐而行。 新生活的第三步就是捨己,順服主的帶領。

# 第六章 攻取耶利哥

要佔領迦南地,必須要將那地的原住民驅逐或消滅,可是那地有迦南人、赫人,希未人、比利洗人、革迦撒人、亞摩利人、耶布斯人等(三11),約書亞在進兵以前,一定要有周詳的考慮與計畫,由上一章耶和華軍隊的元帥出現(五13~15),我們知道神必親自帶領以色列人征服迦南。雖然聖經沒有明確記載神如何教導約書亞作戰的策略,但從本章起,我們看出約書亞的作戰計畫是以攻取耶利哥作『橋頭堡』,在中部切斷南北兩路軍,然後從中部向南北展開楔形攻勢,逐一擊破,直到攻佔全迦南(參看70頁地圖三)。

以色列人初入迦南境內,面對迦南七族的抗拒,無論就人數、兵力、武器、地利等任何方面來講,都處於不利的地位。面對 耶利哥,這一場戰爭如果打敗,士氣就會立刻崩潰,所謂『兵敗 如山倒』,後果眞不堪設想。

耶利哥在當時雖然是一個中等的城,面積約九英畝,比一些 大城市還小(米吉多十四英畝,拉吉十八英畝,夏瑣則有二百英 畝大),但是它有堅固的防禦設施。根據英國近代著名考古學家 肯揚博士(Dr.Kathleen Kenyon)的描述:耶利哥城牆的形式特 殊,來襲的敵軍無法直接進攻。敵人首先遇到的是十一呎高的石墩柱,在它後面有一從上到下作三十五度傾斜、塗灰泥的內壁,一直連到主要的城牆,牆高三十五呎以上。陡峭而滑溜的斜坡,使任何有效的方法(包括放火燒牆),都無法擊破城牆。敵軍很難爬上斜坡,用梯子攀登也很難找到理想的立足點。面對這麼周密的防禦工事,敵人一般採用的戰略是圍城;但是以色列人的圍城方法卻與眾不同。在本章我們看到神奇妙的帶領,約書亞和以色列人同心順服,在信心的呼喊之下,耶利哥城就在他們面前倒塌了。

# 一、 勝利的前奏 (1~2)

### 1.耶利哥城門緊閉(1)

耶利哥人的士氣早已瓦解了,他們聽見以色列人出埃及的時候,耶和華怎樣使紅海的水乾了;在約但河東怎樣待兩個亞摩利 王西宏和噩,將他們盡行毀滅的事,心就消化了,沒有一人有膽 氣(二9~11)。耶利哥城的人惶恐不安,將城門關得嚴緊,無人 出入,只好坐以待斃,準備受宰被焚。

# 2. 神的應許(2)

耶和華曉諭約書亞說:『我已經把耶利哥和耶利哥王、並大能的勇士,都交在你手中』,耶利哥城裡雖有大能的勇士,頑強抵抗,但不用懼怕,神已經定意把耶利哥城交給以色列人了,以色列人必定得勝。

### 二、攻取的行動(3~20)

每日繞城一次,第七日要繞城七次;只要繞城,耶利哥就會 塌陷。這種希奇古怪的『攻城術』,實在令人費解,在人看來既 愚蠢又可笑,毫無道理。神的方法往往出人意料,正如保羅所說 : 『神就樂意用人所當作愚拙的道理,拯救那些信的人。』神的 愚拙總比人智慧(林前一21、25)。

#### 1. 隊伍行列

以色列人繞城的隊伍行列是:七個祭司拿七個羊角,走在耶 和華面前吹角,耶和華的約櫃在他們後面跟隨。帶兵器的走在祭 司前面,後隊隨著約櫃行(6~9)。如下表:

帶兵器的 ←── 七個祭司 ←── 約櫃 ←── 百姓 (先鋒部隊) (後衛隊)

# 2. 繞城的方法

一日圍繞一次,六日都要這樣行(3、14)。

七個祭司拿七個羊角,一面走一面吹角(9、13)。

每日繞城時,不可呼喊,不可出聲,連一句話也不可出口, 等到約書亞吩咐呼喊時,才大聲呼喊(10)。

第七日要繞城七次(4、15),到了第七次時,祭司要吹角, 吹的角聲要拖長,眾百姓大聲呼喊,城牆就必場陷,各人都要往 前直上,將城奪取(5、16、20)。

### 3.注意事項

城和其中所有的,都要在耶和華面前毀滅(17上),將城中

所有的,不拘男女、老少、牛羊和驢,都要用刀殺盡(21)。

只有妓女喇合與她家中所有的,可以存活,因為她隱藏了我們所打發的使者(17下)。

務要謹慎,不可取那當滅的物,恐怕你們取了那當滅的物, 就連累以色列的全營,使全營受咒詛(18)。

惟有金子、銀子、和銅鐵的器皿,都要歸耶和華爲聖,必入 耶和華的庫中(19)。

#### 4. 教訓

六日繞城而不戰,不是爲了削弱敵人的士氣,約書亞早已知 道敵軍士氣瓦解了(二9~11)。六日繞城的期間,不管耶利哥人 是惶恐不安(以色列人繞城不戰,產生了心理效果,使他們心中 充滿疑惑不解,強烈神秘無名的恐懼感),或是盼望以色列人手 下留情,他們已註定死亡,絕無回轉的餘地。我們從經文可以看 出,神要藉著這一場戰役,訓練、教導以列色人信服神的引導, 以看見神奇妙的作爲。

- a.神的引導——以色列人繞城是抬著約櫃同行,百姓跟在約櫃的後面行,約櫃代表神,神在前頭引導,有神同行,以色列軍才得勝利。
- b.信心的勝利——『七』這個數目再三地重覆:七個祭司、七個羊角、一連七日繞城,第七日繞城七次。『七』是完全、完整的數目,代表完全、完美的意思。完全的信心加上完全的順服,就能顯出完美的神蹟。
  - c.吹角(4、6)——以色列人原有兩支銀號(民十2),捨銀

號不用而用羊角,是宣告禧年的號角(利二十五9),表明這次圍 城不是一種戰略性行動,而是宗教性的。這是一場屬靈之戰,而 不是軍事上的任務。

- d.不可呼喊,不可出聲——約書亞要求百姓不可呼喊,不可 出聲,連一句話也不可出口,等到吩咐呼喊的日子,那時候才可 以呼喊(10)。百姓中可能許多人有疑問:爲什麼要繞城?爲什 麼每日要繞一次?第七日要繞七次,到第七次後耶利哥城才塌陷 ?神的道路高過人的道路,神的意念高過人的意念(賽五十五8 ~9),約書亞要求百姓憑信心順服神的帶領,靜默仰望神,不要 辯論,不要批評,只要靜默,順服到底,必然可看見神的奇妙。
- e.遵命到底——遵命令的人是有福的(路十一28)。神要以 色列人遵守的命令有:
- ①照神的規定繞城。以色列人抬約櫃繞城,若不完全遵命, 城牆會傾倒嗎?神要他們繞行十三次,若只繞到第十二次,城牆 也必不會傾倒。神的命令必須完全遵行,不可打折扣。
- ②這城和其中所有的,都要在耶和華面前毀滅(17)。『毀 滅』希伯來文之Herem含有奉獻或供獻的意思(利二十七28)。 現代中文譯本作『城裏所有的東西要全部毀滅,當作祭物獻給上 主。』耶利哥城裏的一切(包括人與物),因爲曾經獻歸別的神 祗,在神看來一切都是可憎當滅的,聖潔的神不願祂的選民沾染 迦南異教淫穢、敗壞的風俗,所以要毀滅城中所有的,無論是人 或牲畜一定要殺盡(21節的殺盡,希伯來文是Herem),是物件 則要燒毀(參考24節)。不過有些財物在分別爲聖之後,可以奉

獻到聖所,所以:『惟有金子、銀子、和銅鐵的器皿,都要歸耶和華爲聖(現代中文作:都要聖化歸上主),必入耶和華的庫中。』(19)。在攻取第一座城的時候,整座城及其中的一切都完全奉歸耶和華(任何人不得取任何東西做戰利品)(18),作爲全地初熟的果子,爲奪取整個迦南地的記號。

③不可取那當滅的物,恐怕你們取了那當滅的物,就連累以 色列的全營,使全營受咒詛(18)。『當滅』和『咒詛』希伯來 文都是 Herem;當滅的物是指金子、銀子和銅鐵的器皿,當歸耶 和華爲聖、並送入府庫(19)。本節的意思爲:你們要完全避開 那已獻上的分,恐怕你們起貪慾的心,拿取一些已獻上的分,就 把以色列全營放在被獻上的位置上,因此帶來災禍。

f.同聲吶喊——百姓聽見角聲,便大聲呼喊(20),這是信心的呼喊。以色列人憑著信心繞城,無言無語繞了七天,現在憑著信心呼喊,神的話果然應驗(5),城牆就倒塌。信心的力量何其大!主耶穌說:『你們若有信心不疑惑,不但能行無花果樹上所行的事,就是對這座山說:『你挪開此地,投在海裏』,也必成就。(太二十一21),信心的力量能移山倒海。

### 三、將城奪取(20~21)

耶利哥城在以色列人的吶喊聲中塌陷,這是一件奇妙的大神蹟,顯明神的能力。有人說,當時正巧遇地震,以致城牆塌陷。 但是,無論神是否使用了一次地震來震毀耶利哥城,在時間的配 合與徹底的倒塌,可以看出這是神奇妙的作為。我們的神是造物 主,是宇宙的主宰,統管萬有,祂的能力何其大!古詩人云:『 我們的主爲大,最有能力;祂的智慧無法測度。』(詩一四七 5) 。

百姓便上去進城,各人往前直上,將城奪取(20);城牆既 已塌陷,以色列百姓就各從所站之地,往前進攻,將城奪取。以 色列民得勝了,他們不但佔領耶利哥城,而且照著神所吩咐的, 向那罪惡的城行出神所定的滅絕之刑,將城中所有的,不拘男女 老少、牛羊和驢,都用刀殺盡(21),並且用火將城和其中所有 的焚燒,惟有金子、銀子和銅鐵的器皿,都放在耶和華殿的庫  $(24) \circ$ 

將城中所有的人口、牲畜滅絕淨盡,是殘忍沒有人性嗎?殺 盡迦南一切居民,是要潔淨以色列人日後的住處,使那地不爲多 神和異教信仰所污染。迦南的宗教禮儀十分腐化,邪淫殘暴,殺 嬰獻祭,充滿敗壞殘忍的行徑,這些都會成爲以色列人在泇南地 的致命威脅,使他們不能過著聖潔的生活。聖潔的神要求他的選 民過著聖潔的生活(參考:彼前一15~16),所以才命令其滅盡 一切,潔淨那地,以保存純正的信仰。

# 四、喇合蒙救(22~25)

窺探耶利哥城的兩個探子曾經向喇合起誓: 『你若不洩漏我 們這件事,我們情願替你們死; 耶和華將這地賜給我們的時候, 我們必以慈愛誠實待妳。』(二14)。如今以色列人已經奪取耶利 哥城了,約書亞就吩咐兩個探子進入妓女喇合的家,將喇合與她 的父母、弟兄、和她的一切親眷都帶出來,安置在以色列營外 (22~23)。約書亞保全了妓女喇合和她家人的性命,因爲她藏匿

了約書亞派去耶利哥的兩個探子,喇合和她的家人從此定居在以 色列(現代中文譯:25)。

經上說:『妓女喇合因著信,曾和和平平地接待探子,就不 與那些不順從的人一同滅亡。』(來十一31)。喇合的得救是因著 她的信,她本是一個妓女,但因她相信以色列的神,和和平平地 接待兩個探子,不僅從災禍中被救出來,不與耶利哥城的人一同 滅亡,且從心裏歸向耶和華,歸化成爲以色列民,更引領全家人 得救。喇合的信心是我們的榜樣(雅二25)。

從喇合一家蒙救,也可以看出約書亞處事何等細心,且有周 詳妥善的安排。在燒毀耶利哥城之前,先派兩個探子將喇合一家 人救出來。試想:喇合雖然按照所約定的,在她家的窗前鑿上朱 紅線繩,但耶利哥城傾倒,在一片衝殺混亂中,誰會特別注意朱 紅線繩的記號?如此,喇合一家人就可能被一些粗心大意的人所 殺害。約書亞的安排,可以看出他在行事中不輕忽小事,誠實守 信,大小事情都有周詳妥善的安排。

# 五、不可重修耶利哥城(26~27)

約書亞叫眾人起誓說:『有興起重修這耶利哥城的人,當在 耶和華面前受咒詛;他立根基的時候,必喪長子,安門的時候, 必喪幼子。』(26)。約書亞禁止人重建耶利哥城,並非不准人住 在那裏,因後來約書亞將這城分給便雅憫支派的人(十八21;參 考:士三13;撒下十5)。這咒詛過了五百多年在亞哈王朝應驗 了,當時伯特利人希伊勒重修耶利哥城,立根基的時候,喪了長 子亞比蘭,安門的時候,喪了幼子西割(王上十六34)。

# 講道材料

# 一、耶利哥城 Jericho

耶利哥城被譽爲世界上最古老的城市,碳十四化驗的結果證 **曾**,它在距今一萬一千年前便已有人居住。英國沂代著名的考古 學家凱薩琳肯揚博士 (Dr Kathleen Kenvon) 在一九五二至一九 五八年發掘耶利哥後官稱:『耶利哥對人類從游牧獵戶轉變爲定 居社群的過程,提供了明顯的證據。』她這麼大膽地宣告,因找 到了世界上最早期的城牆與防禦工事(約建於一萬年前)。

#### 1.名字的探討

耶利哥名字的由來有兩大理論:第一個理論認為,大概是由 於耶利哥(Jericho)城古時盛行拜月(Yareah)的宗教所致。 第二個理論則主張是由於滿城飄散著花香 (Reah)。從字源看 來,第一個理論強而有力;但從實際環境來看,第二個理論也不 相伯仲,因爲耶利哥在古時已被稱爲『棕樹城』(申三十四 3; 士一16,三13),樹影婆娑,花香處處,美果豐盈,今日亦然。

# 2.位置的探討

既然約書亞咒詛重建耶利哥,爲何主耶穌的時代有耶利哥, 而今日仍有耶利哥?原來耶利哥的城址屢經遷移,因此考古學者 認爲有三個耶利哥。

『舊約耶利哥』,即約書亞時代耶利哥古城之遺址。考古學 家一致贊同它位於蘇坦山丘(Telles-Sultan)的廢墟。該廢墟 附近有一股水泉Eines-Sultan ,現今該水泉稱爲以利沙泉,紀

念以利沙先知治好耶利哥水源的神蹟(王下二19~22)。今日的 以利沙泉每分鐘出水量達一千加侖。

主耶穌時代的耶利哥通稱為『新約耶利哥』,在舊址的東方,是瑪喀比(Maccabean)時代敘利亞將軍巴吉底(Bacchides)所重修,大希律王登位之初,建宮於內,並在城後築堡。主耶穌曾在將進此城時,使巴底買和他的同伴眼睛復明(太二十29~34;可十46~52),並於此城呼召稅吏長撒該(路十九1~10)。

『現代耶利哥』位於約但河進死海河口的西北方,隔著河谷 與摩押高原什亭遙遙相對。此城低於地中海海面約二五○呎。附 近耶利哥平原是世界最低的陸地,也是約但河最後的一段河谷, 氣候乾燥、氣溫高(夏天超過攝氏四十度),是冬天的避寒勝 地。農產品以海棗(Date是棕樹的一種)最有名,故又稱棕樹 城;另外無花果、香油樹、鳳仙花、玫瑰花……也很多。

# 二、以色列人攻打耶利哥,給後人的教訓

耶利哥原文的意思是芬芳之地,因百花盛開,滿城飄香。耶利哥可代表世界的榮華富貴和一切屬情慾的事(約壹二16),城裏有金、銀、示拿衣服,確實芬芳可愛,令人羨慕。但神囑咐以色列民:這城必須攻破,徹底毀滅。保羅告訴我們:『凡屬基督耶穌的人,是已經把肉體連肉體的邪情私慾,同釘十字架上了。因這十字架,就我而論,世界已經釘在十字架上;就世界而論,我已經釘在十字架上。』(加五24,六14)。以色列人攻城的方法可供我們參考:

#### 1.信心的行動

在攻打耶利哥城之前,有耶和華軍隊的元帥出現(五14), 耶利哥的城門因以色列人關得嚴緊,無人出入,耶和華應許約書 亞: 『看哪!我已經把耶利哥和耶利哥的王、並大能的勇士,都 交在你們手中。』(六1~2)。以色列人對攻城有了信心,就遵照 神所指示的方法繞城,不加質詢。信心的行動,使耶利哥城不攻 白破。

使徒約翰勉勵我們:『因爲凡從神牛的就勝了世界;使我們 勝了世界的,就是我們的信心。勝過世界的是誰呢?不是那信耶 穌是神兒子的嗎?』(約壹五4~5)。

#### 2. 順服的行動

一日繞城一次,六日都要這樣行。七個祭司拿著七個羊角走 在約櫃前,到第七日要繞城七次,在第七次時,祭司吹角日角聲 拖長,百姓聽見角聲,大聲呼喊,城牆就必場陷。這種希奇古怪 的攻城方法,並沒有使約書亞和百姓產生疑問,他們當中沒有人 問: 『爲什麼只繞行不進攻呢?爲什麼要連續七天呢?爲什麼不 准作聲呢?爲什麼最後要大聲呼喊呢?爲什麼……』百姓完全順 服神的命令而行。耶和華說:『我的意念非同你們的意念;我的 道路非同你們的道路。天怎樣高過地,照樣,我的道路高過你們 的道路;我的意念高過你們的意念。』(賽五十五8~9)。不要問 爲什麼,不明白之處,可以留待以後解答,信心加上順服,前途 必定光明。

『不可呼喊,不可出聲』就是靜默,沒有自己的意見,完全

順服神。保羅說: 『你們當順著聖靈而行,就不放縱內體的情慾 了。』(加五16),順服神是得勝的方法。

### 3. 同心合意

『你們一切的兵丁要圍繞這城』(3), 『眾百姓要大聲呼喊』 (5)

,繞城的行動是全體動員的,繞行的隊伍雖比不上軍校學生點閱時的整齊,但各人都心連心,面對共同的敵人,負起共同的責任。當城牆塌陷時,更顯出他們同心合意,『各人往前直上,將城奪取。』(20)。

今日我們也當彼此同心(羅十二16),互相照顧,堅固的人應該擔代不堅固人的軟弱(羅十五1),共同對付我們的敵人。並且爲所信的福音齊心努力,同心合意興旺主的福音(腓一5、27)。

### 4.規規矩矩

以色列人圍繞耶利哥城是有秩序的,繞城的行列是:七個祭司拿七個羊角,走在耶和華面前吹角,耶和華的約櫃在他們後面跟隨。帶兵器的走在吹角的祭司前面,後隊隨著約櫃行,祭司一面走一面吹(8~9),這是神的規定,以色列人都照著行,天天一樣,行伍整齊。

約書亞吩咐百姓說:『你們不可呼喊,不可出聲,連一句話也不可出你們的口,等到我吩咐你們呼喊的日子,那時才可以呼喊。』(10),該靜默的時候靜默,該呼喊的時候才呼喊,這就是規矩,以色列人都照著行。

『不可取那當滅的物,恐怕你們取了那當滅的物,就連累以 色列的全營,使全營受咒詛。』(18),很可惜,以色列人在這件 事上失敗了,因亞干貪財違背命令,連累全營的人在攻打艾城時 失敗,被殺三十六人(八童)。

耶和華以色列的神如此說: 『我只吩咐他們這一件說: 你們 當聽從我的話,我就作你們的神,你們也作我的子民。你們行我 所吩咐的一切道,就可以得福。』(耶七23)。我們應遵行神的命 令,凡事都要規規矩矩地按著秩序行(林前十四40)。

### 5. 不可重修耶利哥

耶利哥城必須毀滅,且不可重修,重修的人必在耶和華面前 受咒誀(26~27)。

基督徒是天上的國民(腓三20),不屬於這世界(約十七14 ~16) ,這世界和其上的情慾都要過去(約壹二17) ,不值得貪 愛,我們不可貪愛世界,走底馬的道路(提後四10)。

經上說:『倘若他們因認識主救主耶穌基督,得以脫離世上 的污穢,後來又在其中被纏住、制伏,他們未後的景況就比先前 更不好了。他們曉得義路,竟背棄了傳給他們的聖命,倒不如不 曉得爲妙。俗語說得眞不錯:狗所叶的,牠轉渦來又吃;豬洗淨 了又回到泥裏去輥;這話在他們身上正合式。』(彼後二20~ 22)。我們心中的耶利哥早已拆毀了,不可再重新修建,彼得這 段勉勵值得深思。

# 三、得勝的秘訣

什麽是得勝的秘訣呢?是計謀、智略?是人強馬壯的軍力 嗎?從耶利哥城的場陷可以看出:

『馬是爲打仗之日預備的;得勝乃在乎耶和華。』(箴二十 -31) •

『有人靠車,有人靠馬,但我們要提到耶和華我們神的名。 』(詩二十7)。

『君王不能因兵多得勝;勇士不能因力大得救。靠馬得救是 枉然的;馬也不能因力大救人。』(詩三十三16~17)

以色列人不動一兵一卒,不用刀槍、馬匹,只有憑著信心順 服神的命令繞城,耶利哥城就在他們面前場陷了。徹底地信靠、 完全地順服是得勝的基礎。你願憑著信心順服神,攻佔你內心的 耶利哥城嗎?

## 四、約書亞的『信』

『信』是蒙神喜悅的條件(來十一6),『信』也是爲人的根 本,失去信用,有誰願與你相處呢?『信』更是爲政者(領導者) 不可或缺的條件,孔子說:『民無信不立』(論語顏淵篇)。約書 亞的『信』是:

### 1.對神信服

『耶和華曉論約書亞說……』之後(2),約書亞就昭著神的 曉論吩咐百姓(6、8、16),約書亞對神的話完全信服,且照著 吩咐百姓去行。

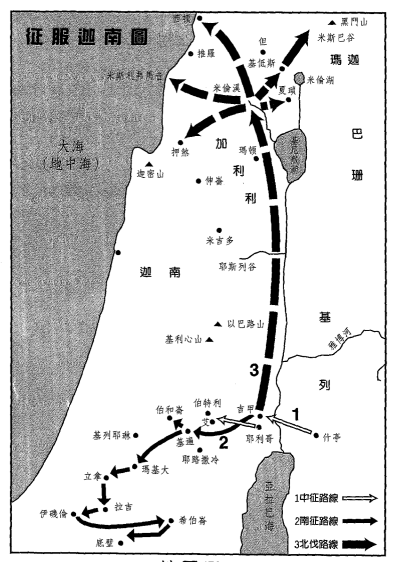
### 2. 對人守信

窺探耶利哥城的兩個探子與妓女喇合有約,應允在得到耶利

哥的時候,必以慈愛誠實對待她(二14)。約書亞在耶利哥城牆 塌陷後,立刻吩咐兩個探子進喇合的家,將他們全家救出來(22 ~23),顯明約書亞對喇合的誠信。

對神信靠順服,對人誠實守信,是領導者成功和受人尊重的 要件,正如本章最後一節所記:『耶和華與約書亞同在,約書亞 的聲名傳揚遍地。』

高大堅固的耶利哥城,以色列人不費一兵一卒,只繞城七天 就輕易奪取。耶利哥之役,以色列人光榮奏凱,約書亞名聲因而 傳遍各地(六27)。



地圖二

# 第七章 (上) 攻艾城的挫敗

艾城建浩在耶利哥之西的高地上, 鄰近伯特利, 靠近伯亞文 (2) , 這城有城牆護衛, 有自己的王統治, 具有戰略價值, 把守 著吉甲到伯特利地區的主要通道。很明顯地,這城是以色列人的 第二進攻目標。可惜在這小小的艾城之戰,以色列人竟落敗,且 被擊殺三十六人。

## 一、挫敗的原因(1~5)

## 1.在當滅的物上犯了罪(1上)

本章開頭,著書人就先告訴我們: 『以色列人在當滅的物上 犯了罪』(希伯來文作:但以色列的子孫不忠實,不忠實在當滅 之物上)。以色列人不忠實遵行神藉約書亞吩咐的命令,以致神 不同在。

在攻打耶利哥城時,約書亞清楚吩咐百姓:耶和華已經把城 交給你們了,這城和其中所有的,都要在耶和華面前毀滅, 『不 可取那當滅的物』,免得『連累以色列的全營,使全營受咒詛』。 可惜猶大支派的亞干違背禁令,暗中偷了必須毀滅的戰利品,因 此『耶和華的怒氣,就向以色列人發作』。

#### 2.神發烈怒(1下)

我們的神是有恩典、有憐憫的神,不輕易發怒,有豐盛的慈愛(珥二13;拿四2),但人若犯罪,神的怒氣也會向他發作。罪的連累非常可怕,正如『一點麵酵能使全團發起來』(加五9),神的審判不僅臨到亞干身上,更落在全以色列人身上。

#### 3. 驕兵必敗 (2~5)

約書亞像上次攻打耶利哥一樣,打發人上艾城去窺探(3)。 以色列人不知神的怒氣已經向他們發作,約書亞所派出的探子得 不到神的光照,因而估計錯誤,他們回來報告:『只要二三千人 上去,就能攻取艾城(低估敵人的能力);不必勞累眾民都去, 因爲那裏的人少(實際上有一萬二千人)。』(3,八25),輕敵之 心由此可見。因爲探子的情報不準確,約書亞只派三千人去攻 城,不料竟被敵軍擊敗,往東而逃,從城門直到崖邊峽谷(示巴 琳意即懸崖下的破碎之地),在下坡的地方被殺三十六人,眾民 的心因而消化如水,勇氣盡失。

經上說:『神阻擋驕傲的人,賜恩給謙卑的人。』(雅四6) ,以色列人根據地情、兵力、戰略與敵人爭戰,並沒有倚靠神的 心(這次戰爭,以色列人沒有求問神)。因爲情報錯誤,以爲艾 城人少兵弱,憑著自己的勢力,只要二、三千人就足以戰勝有餘 ;殊不知『耶和華使人得勝,不是用刀用槍;因爲爭戰的勝敗在 乎耶和華。』(撒上十七47)。以色列人驕傲輕敵,因而敗在敵人 面前;今日奔跑天路,面對屬靈之戰豈可不愼!

# 二、罪的連累(6~12)

驕兵必敗,以色列人在艾城人面前棄甲而逃。 驕傲使以色列 人心中沒有神; 而亞干犯罪, 取了當滅的物, 卻使神離開以色列 人。

#### 1.祈禱無效(6~9)

失敗、挫折能逼人轉向神、經上說『耶和華啊!他們在急難 中尋求你;你的懲罰臨到他們身上,他們就傾心吐膽禱告你。』 (賽二十六16)。因艾城的挫敗,約書亞便撕裂衣服,和眾長老把 灰撒在頭上,在耶和華的約櫃前,俯伏在地向神禱告,直到晚 上。輕敵使以色列人大敗,根本的原因卻是罪的連累,罪使人與 神隔絕,罪惡使神掩面不聽人的禱告(賽五十九2)。約書亞與眾 長老不論祈禱如何懇切——撕裂衣服、蒙灰在頭上,不論祈禱時 間多長——直到晚上,祈禱的理由何等堂皇——你爲你的大名要 怎樣行呢? 罪惡不除祈禱必然無效。

### 2.神不同在(10~12)

耶和華吩咐約書亞起來,責備他:『你為何這樣俯伏在地呢 ?』俯伏在地是無意義之舉,神指出『以色列人犯了罪,違背了 我所吩咐他們的約』(11上)。以色列人戰敗追正的原因是有人得 罪神,因此以色列人在仇敵面前站立不住,『是因他們成了被咒 詛的』(12),神所咒詛的當然戰敗。

他們所犯的罪是『取了當滅的物;又偷竊,又行詭詐,又把 那當滅的物放在他們的家具裏。』(11),在此重覆三次『又』字 (希伯來文有四次),強調所犯的罪之嚴重性。

神進一步指出: 『你們若不把當滅的物,從你們中間除掉,

我就不再與你們同在了。』(12)。始祖犯罪,就在樹林中躲避,不敢見神的面(創三8~11),可見那裏有罪,那裏就沒有神同在,神不與罪人同在,也不聽罪人的禱告(約九31;詩六十六18)。若不除掉罪惡,必得不到神的同在。經上說:『耶和華啊!誰能寄居你的帳幕?誰能住在你的聖山?就是行爲正直、做事公義、心裏說實話的人。』(詩十五1~2),我們的神是公義聖潔的神,祂不容許罪的存在,也不與罪人同行。

## 三、點出罪人(13~15)

神吩咐約書亞叫百姓自潔,等待明天神要使犯罪的人現身。 犯罪的人到底是誰?只有神知道,祂選用抽籤的方法來揭發罪犯,其用意有四:

- 1.約書亞不必費時費力去做調查搜證的工作。
- 2. 給亞干有最後認罪悔改的機會。
- 3.在以色列人面前證明亞干確實犯罪,不是約書亞隨便挑出一 人爲『代罪羔羊』。
- 4. 使最後被抽出的亞干無法隱瞞罪過,因為在那麼多人中,經過多次的過濾(由支派到宗族,再由宗族到家室,然後按著人丁,一個一個來),被抽中的絕不是偶然的,這是神的顯露。最後終於抽出亞干來,亞干只好在眾人面前坦認其所犯之罪過(16~21)。

# 四、結語

神應許約書亞: 『你平生的日子, 必無一人能在你面前站立

得住;我怎樣與摩西同在,也必照樣與你同在……』(一5),神 要與約書亞同在,使他得勝敵人。但是在攻打艾城的戰爭卻嚐了 敗仗,因爲『以色列人在當滅的物上犯了罪』,亞干一人犯罪, 使耶和華的怒氣向全以色列人發作。在這事上讓我們看出,神要 以色列人認識對迦南人的戰爭是整體的戰爭,不容許有一人不信 服『耶和華軍隊的元帥』的命令,因違反了神的命令,就是『違 背了耶和華的約』,就是『在以色列中行了愚妄的事』(現代中 文譯本作:給以色列人帶來恥辱),罪惡使人失去了神的同在。

全能的神也是全知的神,他不會被任何人欺瞞的,神必將罪 人及他的罪過顯露出來。主耶穌說:『掩蓋的事,沒有不露出來 的;隱藏的事,沒有不被人知道的。』(路十二2)。

# 「講道資料

## 1. 艾城 (Ai)

位於中部山區東面的邊緣,距伯特利東面約3.2公里,是山 區的城邑,爲亞摩利人所佔。俯瞰從吉甲沿約但河到伯特利及其 郊野的主要道路,具戰略地位。

這城被約書亞焚毀(八18~28)。

#### 2.伯特利 (Bethel)

是雅各夢見天梯,在所枕之石頭澆油作記號的地方(創二十 八18)。在本書中無約書亞直接攻城的記載,可能因艾城戰敗時 ,伯特利也失勢了,因爲他們也參與艾城之戰(八17),伯特利 王也爲約書亞所殺(十二16)。

# 第七章 (下) 亞干認罪

經上說:『不要自欺,神是輕慢不得的。人種的是什麼,收 的也是什麼。』(加六7),在本章的經文中,我們可看出這話是 眞的。

# 一、罪的顯露(16~18)

神指示約書亞要按著支派、宗族、家室、個人抽籤的方法, 找出犯罪的人(14~15),約書亞明白神的心意,他有忌邪的 心,決心對付罪行,不怕麻煩,不循人情。清早起來就召集眾 人,按著支派近前來,先取出猶大支派,再從中取出謝拉宗族, 然後按著家室人丁,一個一個近前來,最後取出迦米的兒子亞 干。在百萬的人口當中,用抽籤的方法抽中亞干,絕對不是偶 然,乃是神在人間究察罪孽,使罪惡顯露,罪人無法躲藏。正如 大衛的詩:『耶和華啊!你已經監察我,認識我。我坐下,我起 來,你都曉得;你從遠處知道我的意念。我行路,我躺臥,你都 細察;你也深知我一切所行的……我往那裏去躲避你的靈?我往 那裏逃、躲避你的面?』(詩一三九1~7)。

# 二、亞干認罪(19~23)

#### 1. 慈愛規勸

約書亞不徇情面地查出罪犯後,對亞干不但沒有發怒,反倒有憐愛的心。他對亞干說:『我兒,我勸你將榮耀歸給耶和華以色列的神,在祂面前認罪,將你所做的事告訴我,不要向我隱瞞。』(19),約書亞要亞干說出眞相,坦白認罪,歸榮耀給神。從這話我們可以學習到對待罪人,勸人悔改的方法:『我兒,我勸你……』——以溫柔的語氣勸勉。保羅也告訴我們:『弟兄們!若有人偶然被過犯所勝,你們屬靈的人,就當用溫柔的心把他挽回過來。』(加六1)。『將榮耀歸給耶和華以色列的神』以榮耀神爲第一。犯罪是得罪神,神的眼目監察全地,在神面前認罪悔改,是歸榮耀給神,也是獻上讚美(在祂面前認罪,在希伯來文作:且給祂讚美),可免去神的烈怒(參考:耶十三16)。③『將你所做的事告訴我,不要向我隱瞞』罪惡無法隱藏,坦白認罪,必蒙憐恤。經上說:『我們若認自己的罪,神是信實的,是公義的,必要赦免我們的罪,洗淨我們一切的不義。』(約壹一9)。

### 2. 坦白認罪

亞干聽了約書亞的宣告,知道已經無法隱藏了,就回答說: 『我實在得罪了耶和華以色列的神』,他在被查出來的時候才肯 認罪,已經太遲了,不能逃脫審判(神已給他機會,如果在抽籤 以前悔改,或者可蒙赦免)。

亞干的罪是:『我在所奪的財物中,看見一件美好的示拿衣服,二百舍客勒銀子,一條金子重五十舍客勒,我就貪愛這些物

**件,便拿去了。現今藏在我帳棚內的地裏,銀子在衣服底下。**』 (21),這就是會心作祟。會財是萬惡之根,貪戀之心使人離開眞 道,落在敗壞和滅亡中(提前六9~10),貪戀之心也會奪去得財 者之命(箴一19)。保羅把貪心與拜偶像的罪並列(弗五5),因 **爲貪心的人以物慾取代神的地位,把神擺在一邊。主耶穌勉勵我** 們:『你們要謹憶自守,免去一切的貪心,因爲人的生 命不在乎家道豐富。』(路十二15)。

亞干將所拿的衣服、金子藏在帳棚內的地裏,藏得妥當,萬 無一失,沒有人會發現。誰知『欲蓋彌彰』,洮得過人的眼目, 卻逃不過神的眼目,正如主耶穌所說:『掩蓋的事,沒有不露出 來的;隱藏的事,沒有不被人知道的。』(路十二2)。這些贓物 竟然在眾人面前顯露出來,約書亞打發人跑到亞干的帳棚裏, 將那些贓物取出,放在耶和華面前(22~23)。

### 三、罪的刑罰(24~26)

約書亞和以色列眾人把亞干和他的贓物,並亞干的兒女、牛 驢、羊、帳棚、以及他所有的,都帶到一個山谷去。約書亞在眾 人面前宣佈他的罪名:『你爲什麼連累我們呢?今日耶和華必叫 你受連累。』話一說完,暴雨似的石頭打在亞干和他的子女身上 ,將他們打死,又用火焚燒他所有的。眾人在亞干身上堆上一大 堆石頭作爲標記,以爲以色列會眾的警戒,也警戒後世的人。

耶利哥是當滅的城,城內的財物也是當滅的(『毀滅』『殺 盡』,希伯來文均是Herem),亞干取了當滅的物,所以他也『 當滅』,亞干被處死是罪有應得。

『一人做事一人當』這句話似是而非。保羅說:『若一個肢體受苦,所有的肢體就一同受苦;若一個肢體得榮耀,所有的肢體就一同快樂。』(林前十二26),一人犯罪,全體都會受影響。人類的始祖亞當一人犯罪,使全人類都陷在罪中(羅五12)。亞干一人犯罪,聖經不說『亞干在當滅的物上犯了罪』乃說『以色列人在當滅的物上犯了罪』(1)。另一方面,亞干一人犯罪,連累以色列人在艾城之戰打了敗仗,三十六人戰死沙場。不但如此,亞干的家人和他的牲畜也受連累,同遭眾人用石頭打死,他的財物遭人用火焚燒。罪的連累眞是可怕,豈可不慎哉!

亞干原文的意思是Troubler,擾亂者、困累者的意思。亞干一人貪財犯罪,造成以色列人攻打艾城的困擾,吃了敗仗,同胞被殺,眾人受到連累。他被處死,眾人在他身上堆石頭以警戒後人,將那地方取名『亞割谷』,意即『連累谷』。亞干眞是一個名副其實的罪人。

# 四、結語

『於是耶和華轉意,不發祂的烈怒』(26中),這句話與第一節的『耶和華的怒氣,就向以色列人發作』正好相對映。以色列人中有人犯罪,神的怒氣向他們發作,前途黯然無光;將罪惡除去,罪人繩之以法,耶和華就轉意不發祂的烈怒,一切就重現光明。再攻艾城,以色列人就大大得勝,且將艾城焚毀(八章)。

# **」講道資料**

#### 1.神的怒氣發作(1下)

人得罪人的時候,對方會向你發怒,興師問罪;人得罪神的 時候,神的怒氣亦會向人發作。

- ①以色列人在曠野時,耶和華的怒氣向他們發作許多次:向神發怨言,惡語達到神的耳中(民十一1)。
- ②厭煩嗎哪,起貪慾的心想要吃肉(民十一4~10、33~34; 詩七十八23~32)。
- ③窺探迦南地的探子報惡信,以色列眾人發怨言(民十四, 三十二8~10)。
- ④在什亭與摩押女子行淫,吃他們的祭物,跪拜他們的神( 民二十五1~9;詩一○六28~29)。進了迦南地後,忘記 耶和華,離棄祂去事奉迦南人的神,神的怒氣又向他們發 作(士二11~15,三7~8,十6~9)。

經上說:『惟獨你是可畏的,你的怒氣一發,誰能在你面前站得住呢?』(詩七十六 7)。神的怒氣一發,隨著而來的就是管教與懲罰;『但祂有憐憫,赦免他們的罪孽,不滅絕他們;而且屢次消祂的怒氣,不發盡祂的忿怒。』(詩七十八38),慈愛的神愛祂的選民,祂的選民雖有過失,神仍愛祂們。詩人大衛作詩:『祂的怒氣不過是轉眼之間,祂的恩典乃是一生之久;一宿雖然有哭泣,早晨便必歡呼。』(詩三十 5)。在約書亞記七至八章可看出這樣的眞理。

## 2. 貪心之罪

『不可貪……』被列爲第十條誠命,所以人人不可貪心。亞干取了當滅的物,自己承認是『貪愛』(21)。亞干所貪的是一件美好的示拿衣服(示拿是巴比倫地區的舊名,這一件衣服可能是以金線編織,又美又有價值)、二百舍客勒銀子(現代中文譯:重約二公斤的銀子)、一條金子重五十舍客勒(現代中文譯:一條重約半公斤的金子)。這些財物對亞干來說,可以算是一筆小財;但這些是列爲『要歸耶和華爲聖,必入耶和華庫中』的物(六19),亞干據爲己有,就是『貪』,就是犯罪。

#### ①貪心是無知(路十二13~21)

人的生命不在乎家道豐富,不在乎長短;得救進天國與錢財 多少無絕對的關係。貪財只是增加自己的煩惱(路十二17~18; 傳五12),何況所得的不能保證可以享用(路十二19~20),就是 能享用,也是虛空(傳二10~11)。

### ②貪心是不信靠神

神已向祂的選民保證:『……與你同在,必不撇下你,也不 丢棄你……』(申三十一8);主耶穌也叫我們不要爲衣食憂慮( 路十二22~24),難道我們的神會背信?所以『你們存心不可貪 愛錢財,要以自己所有的爲足……』(來十三5~6)。

#### ③貪心與拜偶像同罪

耶穌說:『一個人不能事奉兩個主……你們不能又事奉神, 又事奉瑪門。』(太六24),貪財就是事奉瑪門(瑪門就是財利)。所以保羅說:『有貪心的,在基督和神的國裏是無分的。 有貪心的,就與拜偶像的一樣。』(弗五5)。

#### 4 含小使人離道

保羅說:『但那些想要發財的人,就陷在迷惑、落在網羅和 許多無知有害的私慾裏,叫人沉在敗壞和滅亡中。貪財是萬惡之 根,有人貪戀錢財,就被引誘離了眞道,用許多愁苦把自己刺透 了。』(提前六9~10),這段經文是亞干的心態最好的寫照。

#### ⑤貪心者必受罰

亞干被眾人以石頭打死,基哈西長了大痲瘋(王下五20~ 27),猶大上呂而死,失去使徒的職分(徒一15~20),這些人都 是明證。

#### 3. 亞干犯罪的經過(21)

亞干犯罪的經過值得深思,其步驟是:

- ①我看見——在所奪的財物中,看見一件美好的示拿衣服。
- ②我就貪愛——愛這些物件。
- ③便拿去——犯罪的行動。
- ④藏起來──藏在帳棚內的地裏(以爲人看不見,人人不知 了),隱藏罪惡。

試想始祖犯罪的經過,不也如此(創三6~8)?大衛犯罪也 如出一轍(撒下十一章);古往今來,每位犯罪的人都是這個模 式。俗語:『每下愈況』,人的墮落是漸進的,漸漸變壞(弗四 22), 愈陷愈深。

『我看見』是眼目的情慾,『就貪愛』是肉體的情慾,情慾 使人走向罪惡的道路,邁向死亡。正如經上的話:『私慾既懷了 胎,就生出罪來;罪既長成,就生出死來。』(雅一15)。

『遮掩自己罪過的,必不亨通。』(箴二十八13),罪惡無法 隱藏,人沒看見的,神卻看見了,正如主耶穌所說:『掩蓋的事 沒有不露出來的;隱藏的事沒有不被人知道的。』(路十二2), 人種的是甚麼,收的也是甚麼,我們的神是輕慢不得的 (加六7)。

## 4.亞割谷 (Valley of Achor)

位於猶大南界(書十五7),可能是季列河谷(Wadi Qelt),在耶利哥以南1.6公里。

亞割就是連累的意思(聖經小字)。亞干被眾人用石頭打死在 此地,眾人在亞干身上堆一大堆石頭。這石堆給後人一個很大的 警惕,使看到的人都以亞干爲鑑戒。這石堆給人的教訓是,罪 的連累極其可怕。

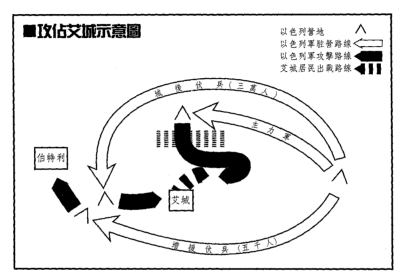
- ①罪使神的怒氣向人發作(1)。
- ②罪使眾人成爲被咒詛的(12)。
- ③罪使神不與人同在(12)。
- ④一人犯罪,全體受累(4~5),正如一個肢體受傷,全身受痛苦一樣(參考:拿一章)。
- ⑤一人有罪,全體都要自潔(13),罪惡除去,全體就歡呼快樂。罪的連累永遠是雙重的,累己又累人。
- ⑥亞割谷雖然因亞干犯罪而名聲受損,但先知一再預言,此 地將成爲蒙福的地方,成爲牛羊躺臥之處,爲尋求神的子民所得 (賽六十五10),也將成爲指望的門(何二15)。因爲耶和華已經 轉意,不發祂的烈怒(26)。

### 5. 亞干的家人是否遭連累被治死?

按照經文的描述可以看出,亞干的家人同遭連累被治死。約 書亞宣告亞干的罪名:『你爲甚麼連累我們呢?今日耶和華心叫 你受連累。』於是以色列眾人用石頭打死他,將石頭扔在其上, 又用火焚燒他所有的(聖經小字:他原文作他們)(25)。本節經 文思高譯本作:若蘇厄(註:約書亞)說:『你爲甚麼給我們招 來禍患?今天上主必叫你遭禍。』以色列民眾於是用石頭將他 砸死。眾人用石頭砸死他們以後,將一切用火燒了。

亞干的家人可能知情不報,故一同被處死。因他們生活在同 一帳幕之下,也要分擔同一命運(參考:申十三12~17)。

但也有人根據申命記二十四章十六節的經文: 『不可因子殺 父,也不可因父殺子;凡被殺的都爲本身的罪。』認爲只有亞 干被處死,他的財物牲畜被火焚燒,而他的兒子女沒有被處死。



地圖三

# 第八章 (上) 再攻艾城

面對挑戰,盡人事是基本的,真正的決勝點是在於神的同在 與否。艾城的兩次戰役,爲此眞理寫下最好的註腳。

耶利哥之役勝利後,因亞干犯罪,帶來攻艾城的失敗;但艾 城首次的失敗,卻帶給以色列人更大的成功。成與敗的功課,値 得深思學習。成敗的結果固然重要,但能明白何以成、何以敗, 成而不驕,敗而不餒,才能達到更上一層的成功。

失敗爲成功之母,在第七章裏我們看出,約書亞與眾民深切的反省,他們明白成敗的關鍵不在乎敵人的強弱,或是自己勢力的大小,乃在乎神的同在與應許。亞干取了當滅的物,連累全營的人,導致攻艾城的失敗;經過對付罪惡,將亞干和當滅的物燒毀後,再次進攻艾城,以色列人萬眾一心,士氣高昂,結果在神的幫助之下,大得勝利(參看地圖三)。

# 一、神的應許(1~2)

罪阻隔人與神之間的交通(賽五十九1~3),以色列人將罪 惡除去,恢復了與神的正常關係,就重現光明。神用溫柔的聲音 向約書亞重申:『不要懼怕,也不要驚惶。』(1,一9),並且應 許重振過去的雄風,保證將有如耶利哥的勝利。神說:『你起來率領一切兵丁上艾城去,我已經把艾城的王和他的民,他的城,並他的地,都交在你手裏。你怎樣待耶利哥和耶利哥的王,也當照樣待艾城和艾城的王;只是城內所奪的財物和牲畜,你們可以取爲自己的掠物。』人肯將自己交在神的手中,神就會將仇敵和當賜交在他的手裏。

注意,這次的應許和攻耶利哥時不同,神允許以色列人可以 奪取城中的財物和牲畜爲掠物(2),以後攻打各城也有同樣的應 許(十一14)。可見耶利哥之戰是神要訓練以色列人絕對的順 服,神認爲當滅的就是當滅,毋須置辯。

## 二、攻城的方法(3~23)

神雖然應許把艾城交給約書亞,但應許並不等於得勝,仍需在神的引導下,運用戰略和面對爭戰,才能得到真正的勝利。

### 1. 不再輕敵 (3)

約書亞由過去疏忽致敗的經驗學了教訓(七3),他不敢再犯 『輕敵』的兵家大忌,選了三萬大能的勇士(比第一次進攻時 多了十倍以上)投入這場戰爭。

主耶穌曾對彼得說:『撒但想要得著你們,好篩你們,像篩麥子一樣。』(路二十二31)。彼得有了體驗,他勉勵我們:『你們的仇敵魔鬼,如同吼叫的獅子,遍地遊行,尋找可吞吃的人。』(彼前五8)。在屬靈的爭戰上,我們豈可輕敵呢?

### 2. 運用智慧, 周詳計畫

#### ①安排伏兵,等待入甕

約書亞安排兩隊的伏兵,第一隊是三萬名大能的勇士,於爭 戰前—天夜裏出發,在城西的山頭後埋伏,等待大軍引誘敵人防 兵出城後,進入奪城並放火燒城(3~9)。第二隊伏兵人數是五 千,在艾城和伯特利的中間埋伏,也就是在城西,比第一隊更近 伯特利(12),以切斷來自伯特利的援軍。

另一支軍隊則由約書亞親自率領,在艾城的北邊安營,與艾 城有一山谷之隔,城裏的人可以看清楚他們的動靜,是準備引誘 敵軍出城的(5~6)。當天晚上約書亞率軍進入山谷之中,使艾 城的人看見認爲他們快要進攻(13~14)。一切安排就緒,這夜 約書亞在民中住宿(9),等待天亮時作總攻擊。

### ②誘敵出城,全部殲滅

艾城的王果然中計,清早起來,按所定的時候出到亞拉巴要 與以色列人爭戰,約書亞和以色列眾人在他們面前裝敗,往那涌 往曠野的路洮跑,艾城的眾民在後頭窮追。約書亞照神的吩附向 艾城伸出手裏的短鎗(是一把彎刀,刀身明亮,在陽光反射下遠 遠可見);他一伸手,伏兵就從埋伏的地方起來,淮到城裡放火 燒城,艾城的人回頭一看,發現城中煙氣沖天,驚惶之中向左右 逃命,以色列軍前後夾攻,沒有多久全死在刀下,沒有留下一 個,也沒有一個挑脫的,他們生擒了艾城的王,將他帶到約書亞 那裏(14~23)。

經上說:『我們不是與屬血氣的爭戰,乃是與那些執政的, 掌權的,管轄這幽暗世界的,以及天空屬靈氣的惡魔爭戰。』 (弗六12),我們必須熟讀屬靈的兵法——聖經,才能『比仇敵 更有智慧』(詩——九98),打贏這場戰爭。

#### 3.信心與計畫

信心與計畫並不互相衝突,乃是相輔相成的。雖然神已應許 將艾城人交在約書亞手裏,但是約書亞並非坐著等勝利;他除了 全心倚靠神之外(7),也盡了元帥的本分,做好周詳的計畫,動 員大軍參與戰爭,才贏得這場勝利。俗語:『盡人事而聽天 命』『自助天助』這話是真的。

## 三、輝煌的戰果(24~29)

以色列軍乘勝追擊,殺盡在田野和曠野的敵軍,又回到艾城 殺盡城中所有的人,當日所殺斃的人,連男帶女共有一萬兩千, 就是艾城所有的人(24~26)。

勝利之後,以色列人照著神的應許,取了城中的牲畜、財物 爲戰利品(2下,27)。亞干若等到這時候,就不致於犯罪連累全 營。因艾城的王是重要的罪犯,所以將他生擒解到約書亞那裏, 將他掛在樹上,直到晚上,執行屈辱性的死刑(將罪犯的身體懸 掛在樹上,這是神的吩咐,也是古代廣泛應用的習慣。參考:申 二十一22~23;書十26)。直到日落的時候才把屍首從樹上取下 來,丢在城門口,在屍首上堆起一大堆石頭,直到今日(29)。 艾城原意爲一片廢墟(Heap of ruins),如今城已被 焚燒,永爲高堆、荒場(28),眞是名實相符了。

# | 講道資料:

### 1.約書亞選了三萬大能的勇士(3)

這是第一隊伏兵,他們的任務是等大軍引誘艾城人出城後, 從埋伏的地方起來奪城,並作放火燒城的工作。三萬人作伏兵, 數目大得駭人,且隱藏在城外不遠之處(4),似乎是不可能, 除非神掩護。

有人認為:三萬即三十千,譯作『千』的希伯來文有『主將、長官』的意義,與『大能的勇士』為同義詞,別處的經文也有相同譯法(參看:代上十二23~37;代下十三 3、17,十七14~19)。這說法如果正確,則約書亞所選的是三十位將官或經過嚴格挑選的勇士,由他們負責進入空城,完成放火的突擊任務。2.約書亞卻在民中住宿(9)

由這話可看出,約書亞是一位殷勤忠心的元帥,他與民眾打成一片,親民愛民,大戰的前夕,在民中住宿。他沒有回到自己的營中睡覺,這種精神正如鳥利亞對大衛所說的話:『約櫃和以色列,與猶大兵都住在棚裏,我主約押和我主的僕人都在田野安營,我豈可回家吃喝、與妻子同寢呢?』(撒下十一11)。試想:今日每位神的工人,是否能像約書亞一樣的殷勤忠心呢?在推展聖工之時,能否特別關心與信徒同心協力打成一片?或是常常想要回家呢?

## 3. 雙重的指揮(18~19)

在約書亞記裏,我們可以看出有兩位『領導者』在帶領以色列人,就是眞神——耶和華軍隊的元帥(五13~15)和約書亞,

要打贏戰爭,就必須絕對順服這兩位領導者。『耶和華吩咐約書亞……約書亞就向城裏伸出手裏的短鎗,他一伸手,伏兵就從埋伏的地方急忙起來……』。神指揮約書亞,而約書亞指揮以色列人,神藉著約書亞帶領以色列人。今日教會的領導者也必須像約書亞一樣聽從神的指揮,順服神的引導,然後帶領全體信徒,教會的聖工必能順利推行,興旺發展(參考:徒十六6~15)。

# 第八章 (下) 宣誓效忠真神

當以色列人在摩押地安營,等候過到迦南地的時候,摩西曾經吩咐他們:『你們過約但河,到了耶和華你神所賜給你的地,當天要立起幾塊大石頭,墁上石灰,把這律法的一切話寫在石頭上……』(申二十七1~8)。約書亞帶領以色列人攻下艾城之後,沒有乘勝追擊佔取更多的地方。反而立刻帶領以色列人深入敵人的腹地,到達以巴路山,執行昔日摩西的囑咐。從軍事觀點來看,約書亞所行的似乎愚蠢;但從屬靈的角度看,他帶領百姓築壇獻祭,抄寫神的律法於石頭上,表示全體效忠眞神。約書亞這樣行,實在是智慧之舉。由此我們也可以看出他對神和對摩西的忠心。

基利心山和以巴路山位於迦南地的正中央,兩山相連,內彎的山谷彼此相對,石灰石地層斷裂成一系列的石柱,好像排列規則的長椅一般,有如廣大的天然圓形劇場,可容納許多觀眾,此地乾燥不雨的氣候,造成絕佳的音響效果,站在中央宣讀神的律法,分站兩邊的人都能聽得非常清楚,眞可謂自然奇觀。在這神所預備的天然教室裏舉行獻祭儀式,教導咒詛和賜福的眞理,藉以加深以色列人的印象,意義實在重大。

### 一、築壇獻祭(30~31)

他們昭著壓西的吩咐,用未曾鑿渦,不經人手污穢的整塊石 頭築壇(出二十25),眾人在壇上給耶和華獻燔祭和平安祭。

獻燔祭的人要按手在祭牲的頭上,表示與祭牲聯合,他的罪 歸於祭牲,由祭牲代死來贖罪(利一4)。燔祭是將整隻祭牲全部 燒在祭壇上,表示將自己完全獻給神(羅十二1)。平安祭則是感 恩的祭(利七11~12),以色列人在以巴路山上獻祭就是根據這 個信念而做。一方面感激神帶領他們進入泇南地,又戰勝敵人, 獻上感恩的祭,將榮耀歸給天上的神。另一方面是紀念神的大 恩,願意再次獻上自己,表明對神的效忠與順服。當我們得神同 工,聖工順利推行或有所成就的時候,你會像約書亞一樣向神 感恩, 表明顧意再次獻上自己嗎?

耶穌說:『豈不知我應當以我父的事爲念麼!』(路二49), 又說:『你們要先求祂的國和祂的義』(太六33)。約書亞以拜神 的事爲第一,帶領百姓築壇向神獻祭;以色列人的祖先亞伯拉罕 到處築壇,以拜神的事爲第一,你呢?

約書亞所築的石壇和本章二十九節所記的石堆,正好形成一 個明顯的對比。石壇是用來獻祭,是榮耀神的;石堆下面是拜假 神之王的屍首,是羞辱的。

### 二、將律法抄於石頭上(32)

摩西曾經吩咐:『你們過約但河,到了耶和華你神所賜給你 的地,當天要立起幾塊大石頭,墁上石灰……你要將這律法的一

切話明明的寫在石頭上。』(申二十七2、8),以色列眾人在獻完 燔祭和平安祭後,約書亞在那裏,當著以色列人面前,將摩西所 寫的律法抄寫在石頭上。將律法寫在石頭上,其意義有四:

- 1. 公開承認神的律法,將神的律法寫在他們的國土上,目放在 國土的中央。
- 2. 公開宣佈他們是倚靠神的,從今以後神的律法將成爲那地的 律法。
- 3.表明神的律法是堅定的,不單堅定在石頭上(在巴勒斯坦乾 燥的氣候裏,可以保存幾世紀之久),也堅定在每個以色列 人的心中。這部律法將成爲他們往後在迦南爭戰和生活的基 礎。
- 4.提醒以色列人要永居迦南美地,就必須遵行石頭上所雕刻的 律法。

耶和華說:『那些日子以後,我與以色列家所立的約乃是這 樣:我要將我的律法放在他們裏面,寫在他們心上。我要作他們 的神,他們要作我的子民。』(耶三十一33)。約書亞是將神的律 法寫在石頭上,今日我們應將神的話豐豐富富的存在心裏(西三 16),正如古時的大衛王,他說:『我的神阿,我樂意照 你的旨意行;你的律法在我心裏。』(詩四十8)。

## 三、宣讀神的律法(33~35)

約書亞吩咐以色列眾人,無論是本地人,或是寄居的,長老 、官長、和審判官等,分成兩隊分別站在約櫃的兩邊,面對著抬 耶和華約櫃的祭司利未人,站在基利心山坡上的是西緬、利未、 猶大、以薩迦、約瑟、便雅憫等六個支派,代表祝福;另一半是 站在以巴路山坡上的流便、迦得、亞設、西布倫、拿弗他利等六 個支派,代表咒詛,這是照著當日摩西所吩咐的(申二十七11~ 26)。當全體百姓站好之後,約書亞就將律法上祝福和咒詛的 話,照著律法書上一切所寫的,大聲宣讀了一遍。摩西所吩咐的 一切話,約書亞在以色列全會眾,和婦女、孩子,並他們中間寄 居的外人面前『沒有一句不宣讀的』。約書亞把律法的兩方面眞 理都念誦出來,遵命者蒙福,逆命者遭咒詛,當他鄭重地宣讀 時,不論是祝福或咒詛,全體百姓眾口同聲如雷地應答『阿 們』,迴聲響徹山谷之間,這個場面眞是動人。

約書亞將神的律法宣讀出來,乃是再次鄭重提醒百姓,遵行神的律法是蒙福之路,因爲神的律法是他們生活、事奉的最高權威與準則。所以當日摩西常常提醒以色列人:『耶和華你的神今日吩咐你行這些律例、典章,所以你要盡心、盡性、謹守遵行。』『所以要聽從耶和華你神的話,遵行祂的誠命、律例,就是今日我所吩咐你的。』(申二十六16,二十七10;參考:二十八章)。

神的話是我們信仰及生活的準則(賽八20),是奔跑天路的明燈(詩一一九105),古詩人向神祈求:『求你叫真理的話,總不離開我的口』(詩一一九43),我們也當效法詩人,日日誦讀聖經,叫神的話不離開我們的口,並且日日宣揚,將神的福音廣傳出去。

# 四、結語

約書亞在勝利之後,沒有被勝利沖昏了頭,忘記歸榮耀給天 上的神,忘記神藉摩西所吩咐當行的事。他立刻帶領百姓向神獻 祭,抄寫神的律法於石頭上,又公開宣讀神的律法,再次堅定以 色列人的信心,使神的律法在全國的中心建立起來,讓他們有所 遵循與規避,在征服迦南的計畫進入一個新的里程時,信仰的加 強可以確保日後的勝利。

今日教會的領導者,當有約書亞這種『屬靈的冷靜』,謹慎 自己;不要被今世的成功、稱讚、勝利、榮譽……沖昏了頭,以 致忽視屬靈的職責,亂了當行的步伐。

# 講道資料:

#### 1.以巴路山和基利心山(33)

以巴路山居北,海拔約九百四十公尺,基利心山居南,海拔 約八百四十公尺,示劍位於兩山之間。六百年前亞伯拉罕在這裏 建築第一個祭壇(創十二6~7),如今約書亞又在這裏築壇,對 百姓官讀神的律法。

從艾城到以巴路山有三十多公里,從吉甲到以巴路山則有五 十公里,約書亞到底走那一條路線,聖經沒有說明。但在神的保 護之下,路上必然平安無事。要到這裏,以色列人必須經過把守 這山谷入口,在附近不遠的示劍城,以色列人沒有與這城的人交 戰,他們必定友善對待以色列人,因爲敗在約書亞手下的三十一 個王中,沒有示劍王(十二 7~24)。

### 2. 忠心的約書亞

在本章我們可以看出約書亞是一位對神忠心的僕人:

- a. 忠於神藉壓西所傳的吩咐。如以軍事的觀點來看,約書亞可 以等到擊敗中部的敵人之後,再帶領全體百姓北行到以巴路 山。但約書亞大有信心,以遵行神的吩咐爲要,他相信神必 親自帶領,保佑平安無事。因此他毅然決定先到以巴路山, **遵行壓西的囑咐。**
- b.『摩西所吩咐』這話在30~35節之間竟出現了三次(31、33 、35),可見約書亞何等忠於摩西的吩咐。
- c. 『沒有一句不官讀的』(35)。耶和華的言語是純淨的言語, 如同銀子在泥爐中煉渦七次,耶和華的話安定在天,直到永

遠 (詩十二6,百十九89,十九7~10)。神的言語句句重要, 所以句句都要宣讀,一字不可漏。可見約書亞對神的話何等 看重與忠心 。

# 第九章 與基遍結盟

以色列人進攻迦南的戰略是從中、南、北三方面進行,先取耶利哥作爲『橋頭堡』,然後從中部向南北展開楔行攻勢,切斷南北的勢力,再由近而遠,逐一擊破。極具關鍵性的中區戰役已經得勝結束,下一步征服南區的戰役即將開始,約但河西住在山地、高原,並對著利巴嫩山,沿大海一帶的諸王,就是赫人、亞摩利人、迦南人、比利洗人、希未人、耶布斯人的諸王,聽見以色列人入侵迦南的事,就都聚集,同心合意的要與約書亞和以色列人爭戰(1~2)。基遍人自知不能對抗以色列大軍(3),因『甚怕喪命』(24),就設詭計欺騙以色列人,立約求和,茍且偷安。

今天世上也有許多勢力向基督徒挑戰,一個敬虔度日的人, 真是四面楚歌,常常遭受各種的壓力(參考:提後三12),也要 小心撒但的詭計(林後二11),因爲牠也會『裝作光明的天使』 (林後十一14),如基遍人一樣,如果不小心提防,我們也可能像 以色列人一樣受騙。

# 一、基遍人的詭計(3~15)

#### 1. 不虞有詐 (3~13)。

基遍人設下詭計,差遺一隊人來到吉甲,他們冒充使者,拿 舊口袋和破裂縫補的舊皮酒袋,馱在驢上,將補過的舊鞋穿在腳 上,把舊衣服穿在身上,帶著發霉的乾餅來到營中見約書亞,自 稱是從遠方而來,要求以色列人和他們訂立和約。他們的僞裝是 何等的逼真,說詞何等懇切感人,以色列人的同情心『氾濫 了』,他們相信這批人不是神所咒詛的迦南人,就不虞有詐。

#### 2. 講和立約 (14~15)。

按摩西的吩咐:『你臨近一座城要攻打的時候,先要對城裏的民宣告和睦的話,他們若以和睦的話回答你,給你開了城,城裏所有的人都要給你效勞,服事你……離你甚遠的各城,不是這些國民的城,你都要這樣待他。』(申二十10~15)。以色列人因此接受他們的食物(按古代東方的習俗,接受食物這個行動是表示以他們爲朋友,建立友誼關係),於是約書亞與他們講和立約,容他們活著,會眾的首領也向他們起誓,願意與他們和平共存。

### 3. 沒有求問耶和華 (14)。

這是一個嚴重的疏忽,如果約書亞和會眾的首領儆醒行事, 先求問神的指示,就不會中計受騙了。主耶穌說:『總要儆醒禱告,免得入了迷惑。』(太二十六41),我們的仇敵魔鬼詭計多端,層出不窮,牠也會裝成光明的天使來迷惑人,我們豈可不謹慎呢?豈可不儆醒禱告呢?

基遍人所用欺詐的方法,雖甚詭譎,若冷靜思考,加上屬靈

的智慧,亦不難識破。他們自稱『從極遠之地而來』,卻不言明 地名。他們說:『這皮酒袋,我們盛酒的時候,還是新的;看 哪!現在已經破裂;我們這衣服和鞋,因爲道路甚遠,也都穿舊 了。』(13),試想,這話可信嗎?皮酒袋要用到破裂,衣服和鞋 要穿舊,須要多少時間呢?大概需要好幾個月,走好幾個月以上 路程的國家並非他們征服的對象,何必理他呢?

主耶穌要我們『馴良像鴿子』,但也要『靈巧像蛇』(太十 16),務要儆醒禱告,求主幫助我們,使我們在神面前有能力, 能識破敵人的詭計,攻破牠的營壘(參考:林後十4~5)。

## 二、揭穿他們的詭計(16~21)

以色列人與基遍人立約之後,過了三天發現基遍人原來是在 吉甲不遠的地方居住,他們的城邑,除了基遍外,尚包括基非 拉、比錄、基列耶琳;比錄是在艾城以西4.8公里的地方,他們 可以看見以色列人經過伯特利,因而設詭計向以色列人求和。

基遍人的詭計被揭穿後,全會眾就向首領發怨言提出抗議, 首領們向會眾宣佈處理這事的原則:

- 1. 我們已經指著耶和華以色列的神向他們起誓立約,就不可背 約,這不但關係以色列人的聲譽,更關係神的名,若是背約 ,恐怕神的怒氣臨到我們。
- 2. 按起誓而行,容許基遍人活著,他們要爲會眾作劈柴挑水的 人。

有人認為基遍人既設詭計施騙,廢約有何不可呢?但首領們

堅守信用,決不背誓。經上說:『耶和華阿!誰能寄居你的帳幕,誰能住在你的聖山……他發了誓,雖然自己吃虧,也不更改。』(詩十五1、4)。我們的神是信實的神,祂守約施慈愛(申七9),首領們堅持原則是對的,這件事到大衛的時代得到證明。大衛年間有饑荒,一連三年,大衛求問耶和華,耶和華告訴大衛,是因掃羅背約殺死基遍人的緣故(參考:撒下二十一1~2)。

# 三、基遍人的命運(21~27)

會眾的首領對基遍人的命運已經作了決定(21),准許基遍 人住在以色列人中間,下一個問題是如何保持以色列人純正的信仰,不會為拜偶像的基遍人污穢攙雜。約書亞解決的方法是:

#### 1. 咒詛基遍人 (22~23)。

約書亞召集基遍人,先責備他們『爲甚麼欺哄我們』,再咒 詛他們『必斷不了作奴僕』(呂譯:必不斷有人作奴隸,意譯 本:永遠作我們的奴隸),『爲我神的殿,作劈柴挑水的人』。基 遍人自知理虧,就謙卑求饒,他們對約書亞說:『現在我們在你 手中,你以怎樣待我們爲善爲正,就怎樣作罷!』(25),願意任 憑約書亞處治,甘願受咒詛爲奴僕。

## 2.基遍人的命運。

基遍人既爲會眾和耶和華的壇作劈柴挑水的人,他們便不能 影響別人去拜偶像,另一方面因他們被安排在神家中工作,擔任 拜神的事工,使基遍人有機會親近神,神就賜福他們。

- a.神爲保護基遍人,爲他們行了一件大神蹟(十1~14)。
- b.神的約櫃停留在基列耶琳,有六、七十年之久(撒上七1~2
  - ;撒下六2~3 )。
- c.神的會幕立在基遍(王上三5;代上二十一29)。
- d.他們作劈柴挑水的工人,後來被稱爲『尼提寧』,在被擴後 他們在神的眷顧之下,與祭司及利未人一同回到聖地巴勒斯坦( 代上九2;拉二43~54、58,八20)。

基遍人詭詐欺騙以色列人,但他們能知過謙卑求饒,終於蒙 神賜福。這樣看來,謙卑認罪悔改,是罪人蒙恩的途徑。

# 講道資料

#### 1.基遍

基遍是迦南人的『都城』之一,屬希未人,比艾城更大,城 內的人都是勇士(十2)。基遍位於耶路撒冷西北約9.6公里,離 艾城西南約9.6公里,鄰近包括基非拉、比錄、基列耶琳三個較 小的附庸城。

#### 2. 慎防魔鬼的詭計

我們的仇敵魔鬼『如同吼叫的獅子,遍地遊行,尋找可吞喫的人』(彼前五8),極其兇猛,伺機要吞喫人;牠是狡滑無比,無孔不入的(路二十二31),牠也會裝成光明的天使來欺騙人(林後十一13~14)。基遍人設詭計來欺騙以色列人就是典型的例子。我們若不愼思明辨,謹慎設防,也可能像以色列人一樣受騙。

## 3. 處事待人的原則

在本章我們學到處事待人的原則:不要輕易與人立約,既立 了約,雖然發現自己吃虧或受損也應當守信,以色列人可以用任 何方法對待基遍人,但絕不能殺他們,以色列人只能在不背約的 原則下補救他們已經鑄成的大錯。

我們的神是信實的神(申七9),『祂說話豈不照著行呢?』 (民二十三19),『祂不能背乎自己』(提後二13)。我們是神的兒女,將來要『住在神的聖山』,因此發了誓,雖然自己吃虧,也不可以更改(詩十五1、4)。『守信』是處事待人的根本。

## 4. 耶穌肯收納罪人

基遍人因懼怕以色列人,怕被剿滅(24),想出用詭詐的方 法欺騙以色列人,茍且偷安;但他們的詭計被揭穿後,卻能及時 悔改,謙卑求饒,願意任憑以色列人處治,因而得以免死,在神 殿裏作劈柴挑水的工人,蒙神恩典。罪人若能在神面前切實悔 改,謙卑認罪,求主赦免,必能蒙神大恩(參考:路十八9~ 14,十九1~10)。耶穌肯收納罪人,祂說:『人子來,爲要尋找 拯救失喪的人』。『到我這裏來的,我總不撇棄他。』(約六 37)。

# 第十章 征服南方聯盟

約書亞攻取耶利哥和艾城之後,已成功的將迦南地切爲明顯的兩半,他能在示劍附近的以巴路山和基利心山招聚百姓築壇獻祭,宣誓效忠真神(八30~35),表示他已經控制了中北部地區。如今南北已經分割,今後只要各個擊破就可以了。

# 一、五王合攻基遍(1~11)

## 1. 結盟 (1~5)

與基遍最接近的耶路撒冷王亞多尼洗德,聽見約書亞奪取耶利哥和艾城的消息,又聽見基遍人與以色列人立約結盟,就甚懼怕(意譯本:便大爲震驚)。他爲了懲戒先前的盟友基遍人背信與以色列人立約,並防止以色列人進攻該地,立刻與四個亞摩利王(希伯崙王何咸,耶末王毘蘭,拉吉王雅非亞,伊基倫王底璧)結盟,組織聯軍征討基遍。五王聯盟的意義頗爲重大,因爲他們在地理上代表南方的勢力(6下,由基遍人向約書亞求援的話可知),是以色列人繼續要攻取的地方,與五王交戰的勝敗,關係以色列人的前途。

#### 2. 開戰 (6~11)

基遍人打發人到吉甲的營中向約書亞求援,約書亞立刻率領大軍,連夜行軍趕到將近四十公里外的基遍應戰 (7、9)。雖然敵人來勢兇猛,人多勢眾,但約書亞並沒有被嚇倒,更沒有退縮;因爲耶和華像過去一樣向約書亞提出必勝的保證:『不要怕他們,因爲我已將他們交在你手裏,他們必無一人能在你面前站立得住。』(8)。約書亞抵達基遍時,天還未亮,他利用拂曉時分出奇不意地突襲敵軍,耶和華使敵軍在以色列人面前潰亂,約書亞大大殺敗他們,敵人向西逃竄,以色列人在後窮追不捨,敵軍取道上、下伯和崙逃命。這兩處地方係由一山道連接,上方稱爲『伯和崙上坡』(10),下方稱爲『伯和崙下坡』(11),坡路從基遍高地直通下到西南平原,敵軍朝著亞西加和瑪基大逃跑,這時耶和華從天上降下大冰雹,冰雹像石頭般紛紛落下(聖經小字:冰雹原文作石頭),被冰雹打死的比以色列人用刀殺死的還多(11下)。最奇妙的是冰雹只打死亞摩利人,不傷及以色列人,這是一件大神蹟。

# 二、最長的一日(12~14)

本段的經文並不是緊接十一節的事件,而是從雅煞珥書上摘錄下來的。雅煞珥書像耶和華的戰記一樣(參考:民二十一14~18),是一卷詩集,詩之體裁與詩篇相似,詩前有散文之小引,後有散文之跋,作歷史的簡述;詩歌是用以稱讚以色列的英雄,這詩集是經過長期累積下來的(參考:撒下一18)。『當耶和華將亞摩利人交付以色列人的日子』,約書亞記的作者回頭再記述

常天得到神大能幫助的情景, 這種倒敘法是希伯來文學的特色。

約書亞站在基編附近居高臨下的高地上,看見敵軍跑得比他 的軍隊更快,就憑著信心大膽向神禱告:『日頭阿!你要停在基 遍;月亮阿!你要止在亞雃崙谷。』,求神使日月不急速落下, 好使以色列人可以報仇,追殺敵人。神垂聽約書亞的禱告,『於 是日頭停留,月亮止住』『日頭在天當中停住,不急速下落,約 有一日之久。』(13),白天延長了,直到以色列人戰勝敵人。

這是一件空前絕後的大神蹟, 『在這日以前,這日以後,耶 和華聽人的禱告,沒有像這日的。』(14)。日月停止不動,使時 間延長約有一日之久,宇宙的自然規律貴不因此而亂了麼?我們 固然不知道神用甚麼方法行這神蹟,但經上說: 『祂創造諸世界 ······常用祂權能的命令托住萬有』(來一2~3),祂創浩萬有,又 用權能托住萬有,使日月停住延長時間,在祂豈是難成的事麼 (參考:創十八14;耶三十二17,26)?

關於這件神蹟有下列數種解釋:

- 1. 神利用光線的折射作用,使太陽似乎在天空停住,看起來像 一天增長了,事實上太陽和地球的位置並未改變。大家都知 道每天太陽落下以後,我們仍可因光線的折射作用,繼續在 地平線上看見太陽達四分鐘之久。
- 2.約書亞所求的只是希望太陽不要那麼猛烈,使筋疲力竭的軍 兵不受烈日之苦。神聽他的禱告叫太陽被雲遮蔽,減少執度 ,使以色列人恢復體力,繼續完成戰鬥。神又從天上降下冰 雹,打死敵人比以色列人用刀殺死的更多

- 3. 認爲這段經文是引自雅煞珥書的詩句,只應當作比喻看。
- 4.個人認為這是一件極大的神蹟。約書亞需要更長的時間來殲滅敵人,結束這一場戰爭,所以大膽要求延長白畫。我們可以照字面相信全部的經文,這是歷史上最特別的一天,因為「在這日以前,這日以後,耶和華聽人的禱告,沒有像這日的。」耶和華使「日頭在天當中停住,不急速下落」(「停住」希伯來文"dom"欽定本譯爲「要站住不動」"stand thou still"),意思是神使地球停止自轉,日頭在天當中停住,「約有一日之久」,那天地球用了將近四十八小時的時間自轉一周;這件神蹟影響整個太陽。至於如何用科學的方法解釋這件神蹟,至今仍無定論。但是這現象神奇獨特,是無可否認的,眞神奇妙的作爲,是人所不能測度的(參考:詩一三九6),我們相信聖經的話:『因耶和華爲以色列人爭戰』。

神用甚麼方法行這神蹟並不重要,這神蹟的重點不在乎科學 與自然率的衝突該如何解釋,最重要的是顯明神的能力,祂能以 人所想像不到的大能,改變自然界的定律,為祂的子民爭戰。誰 有信心,誰就能看見神的大能(參考:太二十一18~22)。

## 三、五王被殺(16~27)

這一段經文,是作者回頭再描寫以色列人與亞摩利人交戰的情況。

五王的聯盟,雖然人多勢眾,聲勢浩大。『因耶和華爲以色列人爭戰』(15),祂擊打敵人,使他們潰不成軍,五王向西逃跑,藏在瑪基大洞裏,被窮追不捨的以色列軍發現,就去報告約

書亞、約書亞指示把幾塊大石頭輥到洞口、派人看守。五王被困 在洞中,正如『甕中之瞥』,等待約書亞凱旋歸來時,加以處 决。約書亞吩咐其餘的人不可耽延,要乘勝追殺敵人,不容他們 洮淮自己的城邑(16~19)。以色列軍大大殺敗他們,幾乎將他 們全部滅盡,只剩一些人洮進了堅固城(20)。『沒有一人敢向 以色列人饒舌』(思高譯本:沒有人再敢侮辱以色列子民)。

以色列軍滅盡敵人後,回到瑪基大營中與約書亞會合,慶祝 大勝聯軍。約書亞叫人打開洞口,將五王帶到眾人面前,爲了加 深軍兵的印象,約書亞吩咐軍長按照東方征服敵人的習俗,把腳 踏在這些王的頸項上,象徵日後的勝利。約書亞對他們說: 『你 們不要懼怕,也不要驚惶,應當剛強壯膽;因爲耶和華必這樣待 你們所要攻打的一切仇敵。』(25)。約書亞將五王殺死,掛在五 棵樹上直到晚上,把屍體取下來丢在他們所藏渦的洞裏,並用大 石塊塞住洞口,作爲勝利的另一記號(26~27)。

## 四、攻取諸城(28~43)

擊敗五王聯軍之後,約書亞乘勝進軍征服所有南部地區的城 市,這一次的戰役,宣告了南方的末日。按地理形勢來看,迦南 地南部險要多山,若泇南人要頑強抵抗,以色列人是不容易獲勝 的;但因以色列人攻取耶利哥和艾城的消息在那地已經傳開,他 們早已聞風喪膽(1~2),加上今日約書亞殺敗五王聯軍,迦南 人的心已消化,不敢敵擋。所以以色列人攻打這些城邑,勢如破 竹,攻無不破,沒有遭到抵抗,一口氣連下六城,包括瑪基大 (28)、立拿(29~30)、拉吉(31~33) 伊磯倫(34~35)、希伯 崙(36~37)、底璧(38~39),征服了整個地區。這裏沒有提到 耶末,因約書亞奪取瑪基大時,用刀擊殺城中所有的人和王,將 一切人口盡行殺滅,耶末城就在瑪基大附近,他們發現他們的王 已經被殺,又看到瑪基大的情景,不敢應戰就投降了,所以未記 載。

還有一個城市未被攻下,就是屬於五王聯盟的耶路撒冷。約 書亞向南追趕敵軍時,它不在經過的路上,凱旋歸途中,由於軍 隊經過多場的戰爭,已經疲乏,不敢輕易嘗試這艱難的任務。因 此耶路撒冷一直保持像一個孤島,未被征服,直到大衛的時候才 奪下,建爲京城(撒下五6~9)。

約書亞每攻打一城,經文都提到:『將其中一切人口盡行殺滅,沒有留下一個』(28、30、32~33、35、37、39),經過艾城的教訓,約書亞學會了完全順服,他擊殺全地的人,就是山地、南地、高原、山坡的人,和那些地的諸王,沒有留下一個;『將凡有氣息的盡行殺滅,正如耶和華以色列的神所吩咐的。』(40)。約書亞從加低斯巴尼亞攻擊到迦薩,又攻擊歌珊全地,直到基遍。約書亞一時殺敗了這些王,並奪了他們的地(41~42)。

經上說:『馬是爲打仗之日預備的;得勝乃在乎耶和華。』 (箴二十一31),『我們倚靠神,才得施展大能,因爲踐踏我們敵 人的就是祂。』(詩六十12)。檢討南方戰役勝利的關鍵是:『因 爲耶和華以色列的神,爲以色列爭戰』(14,42)。耶和華使敵軍 潰亂(10),從天上降下大冰雹打在敵人身上(11),使日月停住 不急谏落下(12~14),『耶和蕪將……交在以色列人的手裏』 (8、12、19、30、32), 所以他們大得勝利。今天我們在屬靈的 争戰中,不可自滿和鬆懈,應當全心靠主,倚賴祂的大能大力, 必能得勝有餘。

# 五、回到吉甲的營中(43)

十五節記載:『約書亞和以色列眾人回到吉甲的營中』,五 王和亞摩利人尚未殲滅, 全體以色列人絕不可能長途跋涉回吉甲 的營中。因爲根據二十一節經文可以看出,那日他們是安營在瑪 基大。本章十二至十四節可能都是從雅煞珥書摘錄下來的,七十 士譯本就刪去這經節。這樣看來十五節和四十三節是同一回事, 約書亞和以色列眾人在南征結束後,回到吉甲的營中。

吉甲是以色列人的大本營,約書亞在戰勝敵人之後,將大軍 開回吉甲,暫時休息重整軍隊,準備繼續向北推進,完成未竟之 功。休息是爲走更遠的路,吉甲有屬靈的氣氛,有他們從約但河 中取來的十二塊石頭立在那裏,看到石堆就使他們想到神的大能 大力, 述說神奇妙的作爲(四19~24), 信靠神的心因而大大增 強。今日我們也當時時回到十字架前,默想神的大恩,仰望神的 大能,重新得力(參考:賽四十28~31),以完成神所託付的大 T.º

# | 講道資料

#### 1. 五王聯盟。

耶路撒冷、希伯崙、耶末、拉吉、伊磯倫等五個城市,在地 理上的關係幾乎形成三角形,耶路撒冷和希伯崙在東邊,形成南 北走向,兩地相距約三十二公里。拉吉和伊磯倫在南邊,伊磯倫 在拉吉以西十一公里多。耶末位於斜邊,大約在伊磯倫和耶路撒 冷之間,即耶路撒冷西南將近二十六公里處。

五王聯盟是由最靠近基遍的耶路撒冷王亞多尼洗德所發起的 (亞多尼洗德和麥基洗德,名字差不多同義,二者都是耶布斯王 很普遍的名字),目的是要懲戒變節的基遍人,並防止以色列人 進攻該地。五王聯盟是代表南方勢力,能戰勝五王,就等於平定 南方。

## 2. 五王合攻基遍。

由於基遍人歸降以色列人,引起鄰近諸王的嫉恨,五個亞摩 利王立刻組織聯盟來攻打基遍。基遍人向約書亞求援,約書亞立 刻揮軍前來保護他們。

有些信徒離棄偶像歸向眞神之後,他的家人、親戚、朋友, 甚至全村的人都起來攻擊毀謗他;正如基遍人歸順以色列人後, 引起五王聯盟來攻擊他一樣。基遍人向約書亞求援,就得到拯救;我們只要靠神,祂必爲我們開路,救我們脫離患難。經上說:『凡立志在基督耶穌裏敬虔度日的,也都要受逼迫。』(提後三12),『因爲這教門,我們知道是到處受毀謗的。』(徒二十八22)。只要靠主,祂必在你旁邊加給你力量,救你脫離諸般的 兇惡,也必救你進祂的天國(提後四17~18)。

#### 3. 最大的信心(12~14)。

約書亞的禱告可以說是信心最大的禱告,聖經中只有以利亞的禱告可以和他媲美(雅五17~18)。信心可以產生無比的力量,可以移山倒海(可十一22~24)。

- a.信心愈大,膽量就愈大——約書亞大膽祈求:『日頭阿!你要停在基遍;月亮阿!你要停在亞雃崙谷。』神眞的使日月停住,不急速下落,約有一日之久。以利亞大膽對亞哈說:『我指著所事奉永生耶和華以色列的神起誓,這幾年我若不禱告,必不降露不下雨。』(王上十七 1),眞的三年六個月天不下雨。他在迦密山上禱告前,就憑信心告訴亞哈:『你現在可以上去吃喝,因爲有多雨的響聲了』,神眞的聽他的禱告,降下大雨來(王上十八41~45)。
- b.信心愈大,神蹟就愈大——日頭在天當中停住,不急速下落,約有一日之久,這是空前絕後的大神蹟;因爲『在這日以前,這日以後,耶和華聽人的禱告,沒有像這日的。』主耶穌說:『信的人必有神蹟隨著他們』(可十六17),信心是顯明神蹟的條件,信心愈大,神蹟就愈大(可九23),求主加添我們的信心(路十七5)。

### 4.耶和華爲以色列爭戰 (14、42)。

五王聯盟雖然人多勢眾,但耶和華爲以色列爭戰,祂行神蹟 降下大冰雹,只打死亞摩利人,不傷害以色列人(11),使日月 停住不急速下落,延長白日,使以色列人有充足的時間將敵人殲 滅(12~14)。約書亞能一時殺敗南方諸王,並奪了他們的地, 是『因耶和華以色列的神,爲以色列爭戰』(42)。

我們的仇敵魔鬼雖然兇惡如同吼叫的獅子,遍地游行,尋找可吞吃的人(彼前五8),我們不必懼怕,只要倚賴主的大能大力作剛強的人;穿戴祂所賜的全副軍裝,就能抵擋魔鬼的詭計(弗六10~17),祂必幫助我們,爲我們爭戰。

## 5. 沒有留下一個(28、30、33、37、39、40)。

約書亞每攻下一個城,就用刀擊殺了城中一切的人口,沒有 留下一個,是我們奔跑天路屬靈爭戰的模範。

俗語:『斬草不除根,春風吹又生』,所以除惡務盡,不可姑息。我們要脫去一切的污穢和盈餘的邪惡,存溫柔的心領受所栽種的道(雅一21),一切苦毒、惱恨、忿怒、嚷鬧、毀謗,並一切的惡毒,都當從你們中間除掉(弗四32),放下一切的重擔,脫去容易纏累我們的罪,存心忍耐,奔那擺在我們前頭的路程(來十二1)。

#### 6.約書亞勉軍長的話(25)。

約書亞對他們說:『你們不要懼怕,也不要驚惶,應當剛強 壯膽……』,這話正是神對約書亞所說的話(一9),昔日神勉勵 約書亞,今日他用來勉勵軍長。剛強壯膽是得勝的要件,保羅也 勉勵我們:『你們要靠著主,倚賴祂的大能大力,作剛強的人。』 (弗六10),『你們務要儆醒,在真道上站立得穩,要作大丈夫, 要剛強。』(林前十六13)。要靠主剛強,千萬不要自以爲剛強 (參考:林前十12)。

# 第十一章 戰勝北方諸王

約書亞征服迦南地的戰略是分三路進攻,中央之役(六~九章),先取得耶利哥和艾城,對迦南之心臟地區展開包圍的形勢,然後揮軍南下。南方之役(十章),征服南方聯盟。最後驅兵北伐,北方之役,就是本章的記載,大勝北方諸王。

# 一、夏瑣王組織聯軍(1~5)

約書亞征服南方聯盟的戰訊,很快的傳到夏瑣的強王耶賓的 耳中,耶賓聽見這事,就打發人去連絡鄰近諸城的王,組織聯軍 來攻打以色列。聯軍諸王代表整個巴勒斯坦北部,包括夏瑣以北 的山地,基尼烈(即加利利海)南邊的平原(約但平原),低地 (『高原』呂譯:低原,現代中文譯:丘陵地帶,思高譯本:低 地。可能是以實德倫谷地),西邊一直到多珥山崗(地中海旁迦 密山以南,包括該撒利亞以北的地區);另外特別提到三個城 市,即瑪頓、伸崙、押煞。聚集的人包括迦南人、亞摩利人、赫 人、比利洗人、耶布斯人和希未人(這些人包括了數次戰役的殘 餘軍兵)。聯軍的『人數多如海邊的沙,並有許多馬匹車輛』(據 猶太歷史學家約瑟夫說,聯軍共有步兵三十萬,騎兵一萬,戰車 三萬),諸王會合來到米倫水邊,一同安營,要與以色列人爭戰,似乎要將以色列人一舉消滅。

# 二、神應許保證勝敵(6~9)

敵方軍兵多如海邊的沙,又有馬匹戰車,面對這麼強大的敵軍,約書亞的心中或許有片刻的畏懼,但他的勇氣並沒有動搖。約書亞不待敵軍來攻,就先揮軍北上,來到加利利海境內,距離米倫湖只有一天的路程。這時他得到神向他保證:『你不要因他們懼怕,明日這時,我必將他們交付以色列人全然殺了;你要砍斷他們馬的蹄筋,用火焚燒他們的車輛。』(6)。第二天以色列人突然在米倫水邊向敵軍發難進攻,「突然向前,攻打他們」這是一種突擊戰術(7),耶和華將敵人交在以色列人手裏,以色列人以寡擊眾大敗敵軍,將敵人逐到北邊海岸的西頓大城,又追趕到西邊海岸的米斯利弗瑪音,向東追趕直到米斯巴的平原,將敵人全部擊殺,沒有留下一個,約書亞照著神的吩咐,砍斷他們馬的蹄筋,用火焚燒他們的車輛(8~9)。

# 三、焚燒夏瑣城(10~15)

擒賊必先擒王,約書亞追殺敵軍完畢,就轉回奪取夏瑣,用 刀擊殺聯軍的首領夏瑣王(10),並用刀擊殺城中所有的人口, 將他們盡行殺滅,凡有氣息的沒有留下一個,又用火焚燒夏瑣。 約書亞焚燒夏瑣顯然是有心戰的作用,叫其他的敵人知道,強大 的夏瑣都難倖免,何況其餘的城市,只要以色列人顧意,都可以 焚燒。夏瑣王已死,群龍無首,約書亞輕易奪取了這些王的一切 城邑,殺盡四圍城邑的君民,保留了造在山崗上的城沒有焚燒, 因:高些城對以色列人有用,將來可以居住;那些城邑所有的財物 和牲畜,以色列人則取爲自己的掠物(12~14)。

信心加上順服就是成功,約書亞是一位成功的領導者,他帶 領以色列人勇敢殺敵,將敵人全部殲滅,這場戰爭決定以色列人 成為迦南地新的主人。聖經對約書亞的評語是:『耶和華怎樣吩 咐他的僕人墜西,墜西就照樣吩咐約書亞,約書亞也照樣行;凡 耶和華所吩咐摩西的,約書亞沒有一件懈怠不行的。』(15)。

# 四、約書亞攻取之地(16~23)

本段經文是將全部的戰役作一番總沭。

### 1.征服的範圍(16~17)

約書亞已經征服了迦南全地,包括山地、南地全部、歌珊全 地、高原(呂譯:低原)、亞拉巴、以色列山地、和山下的平原 (16)。其範圍是從最南端『上西珥的哈拉山』(在死海的西南, 即加低斯巴尼亞),直到最北端黑門山下的利巴嫩平原的巴力迦 得。

## 2. 所耗的時間(18)

約書亞和諸王爭戰了許多年日,大約七年。

## 3. 戰勢(19~20)

除了與基遍的希未人立約之外,沒有一個城和以色列人講和 的,其餘的城邑都是以色列人爭戰奪取下來的。因爲迦南人的宗 教邪淫污穢, 罪惡貫滿, 因此耶和華使他們心裏剛硬, 來與以色 列人爭戰,神藉以色列人的手施行審判,好叫他們盡被殺滅,不 蒙憐憫(參考:出四21,七13~14,九12,十四17;帖後二10~12)。

## 4.特別任務(21~22)

這裏特別提到亞衲族人。亞衲族人身材高大,城邑也堅固寬大,是偉人的後裔,四十多年前以色列人的探子窺探迦南地時,曾被嚇得信心全失(民十三28~33)。約書亞將亞衲族人剪除,也將他們和他們的城邑盡都毀滅,在以色列地沒有留下一個,只在迦薩、迦特和亞實突(非利士地)有留下的。

## 五、結語(23)

迦南地所有有組織的抵抗勢力,主要的敵人都被消滅了, 『這樣,約書亞照著耶和華所吩咐摩西的一切話,奪了那全地, 就按著以色列支派的宗族,將地分給他們爲業。於是國中太平沒 有爭戰了。』

#### 1. 夏瑣王耶賓(1)

夏瑣位於加利利北,米倫湖西南,是當時巴勒斯坦最大及最 出名的大城,人口約有四萬。耶賓是世襲王朝的名稱,本章的耶 賓與底波拉時代的耶賓不是同一個人(士四2)。

#### 2. 砍斷馬的蹄筋,用火焚燒車輛(6)

神吩咐這樣做是使這些馬匹車輛,不能再為上面人或勝利的 以色列人所用,神要讓祂的選民知道爭戰的勝敗不在乎馬匹和車 輛,因為『馬是為打仗之日預備的,得勝乃在乎耶和華』(箴二 十一31),詩人大衛說:『有人靠車,有人靠馬,但我們要題到 耶和華我們神的名。』(詩二十7)。

人若擁有優良的戰爭武器,就會專靠武器,失去倚靠神的心 (參考:賽三十一1~3),神不要以色列人成為軍事強國,所以吩咐砍斷馬的蹄筋,焚燒迦南人的戰車。

#### 3. 忠心順服的約書亞 (9、12、15、23)

- a. 忠於神的吩咐——在本章我們看出,約書亞對神的吩咐何等忠心,他『照耶和華所吩咐的去行』『約書亞沒有一件懈怠不行的』。忠心的人才能蒙神重用(參考:太二十五21),『所求於管家的,是要他有忠心』(林前四1~2)。
- b.完全的順服——約書亞順服神的旨意,完全遵照神的吩咐而行。在此我們看出順服的四個層面:耶和華、摩西、約書亞、以色列人。神吩咐他的僕人摩西,摩西吩咐約書亞,以色列人順服約書亞的帶領完成使命。今天仍然有四個層面:神、聖經、神

的僕人、信徒。神感動古代先知聖徒寫下聖經,神的僕人本著聖 經教導信徒,每個信徒都應順服神的話而行。請記住:『神阻擋 驕傲的人,賜恩給謙卑的人。所以你們要自卑,服在神大能的手 下,到了時候他必叫你們升高。』(彼前五5~6)。順服是蒙神同 在賜福的條件(參考:書一7~8)。

#### 4.神的意思(20)

『耶和華的意思,是要使他們心剛硬,來與以色列人爭戰』 讀這經文讓我們聯想到神曾對摩西說:『我要使法老的心剛硬』 的記載(出四21,七3、13、22,八15,九12,十20)。

神使法老的心剛硬是藉著法老來訓練以色列人,堅定他們對神信靠的心。神使迦南人心裏剛硬敵對以色列人,是要藉以色列人來消滅這淫亂邪惡的民族。『神的意思原是好的』(創五十20),『我們曉得萬事都互相效力,叫愛神的人得益處』(羅八28),我們不可對神的旨意發生懷疑。

# 第十二章 得勝的約書亞

耶和華選召約書亞時,曾向他應許:『你平生的日子,必無一人能在你面前站立得住;我怎樣與摩西同在,也必照樣與你同在……你當剛強壯膽;因爲你必使這百姓承受那地爲業,就是我向他們列祖起誓應許賜給他們的地。』(一5),約書亞不辱神所託付的使命,在這位『耶和華軍隊的元帥』(五14)帶領之下,果然戰無不勝,攻無不克,『這樣,約書亞照著耶和華所吩咐摩西的一切話,奪了那全地,就按著以色列支派的宗族,將地分給他們爲業。於是國中太平沒有爭戰了。』(十一23)。

本章是將過去多次征服之役作一總結,將那些被殺之王的名字,按敗亡的順序逐一列出,總共三十三個王(河東二王,河西三十一王)。

## 一、約但河東被殺之二王(1~6)

本段是覆述申命記開頭三章所記,昔日摩西帶領以色列人, 在過約但河之前所打的戰爭。他們征服了亞摩利王西宏(2),和 巴珊王噩(4),摩西把所得之地賜給流便、迦得和瑪拿西半支派 的人爲業(6)。土地範圍自南邊西宏的國亞嫩河谷,直到北邊巴 珊王噩的地黑門山麓,並東邊的全亞拉巴之地(1)。

# 二、約但河西諸王(7~24)

約書亞和以色列人在約但河西,靠著神所賜的智慧與能力, 所擊殺諸王的總數是三十一個,按照他們與約書亞交戰的順序列 出,他們是三十一座城的王,這些王分別是赫人、亞摩利人、迦 南人、比利洗人、希未人、耶布斯人(8)。他們的地是從利巴嫩 平原的巴力迦得,直到上西珥的哈拉山,約書亞就將那地按以色 列支派的宗族分給他們爲業(7)。

在近代考古發掘的『亞瑪拿書簡』(Amarna letters)中, 考古學家發現這三十一個王的名字。當時迦南諸城,是一個王管 治一座城,各自爲政(即所謂城邦),有時則組織聯盟抵禦外敵 (參考:十至十一章)。由考古的發現證明聖經的歷史記錄是準確 可靠的,是我們信仰的準則與權威。

小小的迦南地有那麼多王,且各自爲政,實在令人驚異。這種各自爲政的現象,正是加速他們敗亡的原因,約書亞採取各個擊破的戰略,佔據重要的據點,勢如破竹,順利地攻佔整個迦南。

作者不厭其繁的將所征服擊殺諸王一一列出,是向我們表明神的命令全都遵守了,沒有折扣,靠神的能力把當滅的敵人全部擊殺,沒有留下一個。今日我們在屬靈的爭戰上,也當靠神的大能大力,將一切的惡毒除盡,不可姑息(參考:弗四31,六10~17)。

## 三、教訓

爭戰結束,國中太平了(十一23),讀完本章征服迦南諸王的記錄,我們作個總檢討,有四點值得思考:

#### 1.戰爭的發起人是耶和華

早在以色列人未出埃及之前,耶和華就應許要領他們進入迦南人、赫人、亞摩利人、希未人、耶布斯人之地(出十三5),後來又多次重申這應許(出三十四10~11;申七1~2)。要把迦南地賜給以色列人,就必須將該地的原住民趕出或消滅,因此在戰爭發生之前,約書亞看見一個人,手裏有拔出來的刀,對面而站,這人對約書亞說:『我是來作耶和華軍隊的元帥』(五13),這位元帥是神的顯現,由祂帶領以色列人,發起這場戰爭。

#### 2.以色列人是神刑罰惡人的工具

迦南人惡貫滿盈,上達於天(利十八21~30,二十22~26, 申十二29~31),按神公義的審判本該滅亡;祂爲保存以色列純 正的宗教,不讓祂的選民沾染迦南人的惡俗,就以祂的選民爲審 判刑罰罪惡的工具,命令約書亞領兵出征,將迦南人全部滅絕。 這是一場聖戰,以色列人就在這位『耶和華軍隊的元帥』的統領 下出征,勇猛殺敵,大得勝利。

善有善報,惡有惡報,神必按照各人的行爲報應各人(參考:羅二6~11)。

## 3. 爭戰的結果是太平

爭戰的結果是把敵人消滅了,『奪了那全地,就按以色列支派的宗族,將地分給他們爲業。於是國中太平沒有爭戰了』(十

一23)。以色列人安然進入迦南應許之地,享受神所賜的安息, 在那地安居樂業。

主耶穌應許我們可以在祂裏面得安息(太十一28),享受祂所賜的福氣。但是重擔和罪惡容易纏累我們(來十二1),使人不能得安息,我們要靠主大能的幫助,加以對付、清除,才能享受真正的安息。

#### 4. 得勝的約書亞

約書亞能夠擊敗諸王,大得勝利,帶領以色列人進入神所應 許的迦南美地,是神顯大能爲以色列人爭戰(十14、42),約書 亞能得神的同工,是因他剛強壯膽,順服神的引導,勇敢果決, 殷勤不怠,祈禱靠神;約書亞的精神值得效法,今日傳福音的事 工上,還有許多未得之地(十三1),正需要更多像約書亞的人出 來。只有一個約書亞就能擊殺三十一個王,若能有更多的『約書 亞』出來,敵人再多,也能一一擊敗,在我們的大元帥耶穌基督 的帶領下,必能高唱凱歌,進入神所賜的安息。

# 第十三章 (上) 命令分地

約書亞記第一章至第十二章可以稱爲『行動篇』,一至五章 準備作戰,進入迦南,六至十二章征服迦南。行動不是終極的目 的,終極的目標是佔領迦南『奪了那全地』,按著以色列支派的 宗族,將地分給他們爲業(十一23)。

約書亞記後半部分的記載,一大堆人名、地名、國界,粗心 大意的人讀起來覺得呆板沉悶,枯燥乏味,甚麼教訓也得不到。 如果你找一本比較精細的地圖,參照來讀,你會覺得十分引人入 勝,同時發現兩項眞理:

a. 神是信實的, 祂的應許必能成全, 沒有一句落空。

當亞伯拉罕與羅得分開之後,神向亞伯拉罕應許:『從你所在的地方,你舉目向東西南北觀看,凡你所看見的一切地,我都要賜給你和你的後裔,直到永遠……你起來,縱橫走遍這地,因爲我必把這地賜給你。』(創十三14~17)。這話現在應驗了,以色列人每個支派,每個家族,每個家庭都分得地業可以居住。『這樣,耶和華將從前向他們列祖起誓所應許的全地,賜給以色列人,他們就得了爲業,住在其中。』(二十一43)。

b.神的靈感動古聖徒的預言, --應驗了。

雅各的祝福(創四十九章)和摩西臨終的祝福(申三十三章)中,曾預言各支派所應得之地的大略,我們對照來讀,就會發現各支派所得之地都是出於神的旨意,神藉雅各和摩西所說的預言都一一應驗了。

如今戰爭已經結束,而約書亞也年紀老邁(十三1),內身的 壽命限制了他所能成就的事業,他也像摩西一樣,在神永恆的計 畫中,只能做好他自己那一小段的工作。因此,新約希伯來書四 章八節指出,約書亞並未真正叫以色列人『享了安息』,他所做 的只不過是預表有一位真正的元帥——耶穌基督,祂要帶領我們 進入真正的安息,在基督裏賜給我們天上各樣屬靈的福氣(弗一 3)。

約書亞年紀已經老邁(他死時是一百一十歲,這時可能已近百歲了),雖然『還有許多未得之地』,但此刻正是分地的最好時刻,因爲重要的地區城池都已經佔領了,敵方的聯盟也已粉碎了,整個迦南地已經在以色列軍隊控制之下,等著各個支派去佔領。此時神向約書亞下達命令,『你只管照我所吩咐的,將這地拈鬮分給以色列人爲業。』同時神也保證在以色列人面前趕出敵人(十三6)。於是約書亞照著神的吩咐,趁自己未死之前,將地業分給各個支派。

# 一、分地的方法(6下)。

神命令約書亞『將這地拈鬮分給以色列人爲業』(參考:十八10)。約書亞舉行甚麼儀式,用甚麼方法拈鬮,聖經沒有特別

記述,但是用拈鬮的方法分地有許多好處,可以免去一切的猜疑或嫉妒。

- 1.這方法是當年耶和華曉諭摩西所訂定的:『你們要按著人名的數目,將地分給這些人爲業,人多的,你要把產業多分給他們;人少的,你要把產業少分給他們,要照被數的人數,把產業分給各人。雖是這樣,還要拈鬮分地;他們要按著祖宗各支派的名字,承受爲業。要按著所拈的鬮,看人數多,人數少,把產業分給他們。』(民二十六52~56,三十三54)。
- 2.迦南地土地廣大,要將這地分給九個半支派,必須花費許多 心思和時間去規劃,才能分配妥當。另一方面,土地的肥沃貧瘠 大有懸殊,也不易劃分。『籤放在懷裏,定事由耶和華。』(箴 十六33),大家聚集在神面前拈鬮,讓神有絕對的主權來分配, 是最好的方法。

## 二、還有許多未得之地(2~6)。

這些未得之地,主要包括西南沿海的非利士人之地(非利士人有五個首領,分別管轄迦薩、亞實突、亞實基倫、迦特、以革倫等五座城),北邊海岸地區西頓人之地和迦巴勒人之地,以及利巴嫩谷之地。這些地雖然還有迦南人居住,但神已把這地賜給以色列人,是在應許之地的範圍以內,神對約書亞說:『我必在以色列人面前趕出他們』(6),神會負責趕出那地的居民,以色列人可以安心去得。

神要約書亞在此時分配土地,也是向以色列人表示,約書亞

已年紀老邁,爭戰的工作到此將告一段落,從此以後,各支派應 該發揮自己的勇氣和力量,將自己所得地業內的敵人除滅,將那 些『未得之地』實在得到。

## 三、憑信心去得(6上)。

『還有許多未得之地』表示有些地方仍由敵人霸佔,尚未將敵人趕出。但神已應許將迦南地賜給以色列人,迦南地的所有權已經屬以色列人,雖有多處爲敵人佔有,也只不過是暫時據有,這些土地雖未到手,但可以憑信心去接受,只管照神的吩咐,將這地拈鬮分給以色列人,因爲神已保證負責趕出那地的居民。

回想神選召約書亞的時候所說的話:『凡你們腳掌所踏之地,我都照著我所應許摩西的話賜給你們了。』(一3)。神的應許是確實的,沒有一句落空,『神非人,必不致說謊,也非人子,必不致後悔;祂說話豈不照著行呢,祂發言豈不要成就呢?』(二十一45,二十三14;民二十三19)。只要憑著信心,必能將敵人消滅,得到那些『未得之地』,可惜以色列人信心不夠,耽延不去得,約書亞責備他們:『耶和華你們列祖的神所賜給你們的地,你們耽延不去得,要到幾時呢?』(十八3)。

後來以色列人沒有信心將未得之地的敵人全部趕出或殲滅 (士一章),因此神就留下這幾族作爲試驗和訓練以色列人的『工 具』(參考:士三1~4,比較第三節與約書亞記十三2~5節的經 文)。

信心就是對所盼望的事有把握,對不能看見的事能肯定(參

考現代中文譯本:來十一1)。保羅告訴我們,神在基督裏曾賜給我們天上各樣屬靈的福氣(弗一3),主耶穌也應許爲我們預備永生的天國,並應許要再來接我們去(約十四1~3),『神的應許,不論有多少,在基督都是是的。』(林後一20),你相信嗎?你肯憑著信心去得嗎?

# 厂講道資料

1.你年紀老邁了(1)。

這是神對約書亞提醒的話,這話讓我們想到:

- a.年紀已經老邁,還有許多未得之地,『工作未成我即去乎?何能如此見恩主?未領一人來歸耶穌,豈可空手回天府?』 (讚美詩第281首)。
- b.歲月如流,年紀已經老邁,所剩光陰無多,當趁著還有今日,把握機會,發揮你所擁有的恩賜,竭盡心力,爲主效勞。
- c.年紀已經老邁,還有許多未得之地,工作未成我即去乎? 你有栽培接棒人嗎?誰來接續你的工作呢?
- 2. 還有許多未得之地 (1)。

在今日甚麼是我們『未得之地』呢?

- a. 道理方面——聖經是神賜給我們的全備眞理,我們是否已經得著?信主已經多年(或者年紀已經老邁),聖經還未讀過一遍,更遑論明白經文的意義,熟悉活用經文。這樣你所得到的只是一本聖經(金邊皮面的,印在紙上的聖經),不是領悟在心靈裏,經歷活用在生活裏的聖經。
- b.靈修方面——『凡屬基督耶穌的人,是已經把肉體連肉體的邪情私慾同釘在十字架上了。』(加五24),這是基督已爲我們完成的救恩,你已經得著了麼?『攻克已身,叫身服我』(林前九27),靈修進到完全實在不容易。試想:你是否如保羅所說:『我所願意的善,我反不做;我所不願意的惡,我倒去做。』

(羅七19),常嘆無力勝罪呢?

c.工作方面——傳揚福音,牧養主羊是主所交託的兩大使命 (可十六15;約二十一15~17)。打開台灣地圖看看,還有許多地 方我們未去開拓佈道,建立教會;再看看世界地圖,我們會覺得 更羞恥,『還有許多未得之地』,正等著我們去得呢?

保羅說:『弟兄們,我不是以爲自己已經得著了;我只有一件事,就是忘記背後努力面前的,向著標竿直跑,要得神在基督耶穌裏從上面召我來得的獎賞。』(腓三13~14),這話值得深思。

#### 3.基述人的全地(2)

在迦南地的南邊(參考:撒上二十七8)。這基述與十一節和 十二章五節的基述(亞蘭人的小國,在瑪迦之南,與瑪迦連接為 巴珊之西界)不是同一個地方。

#### 4. 非利士人 (3)。

非利士人是未受割禮的民族,原來不是迦南人,是從迦斐託海島(新約譯爲革哩底)移民而來的(耶四十七4;摩九7),他們到迦南地佔住亞衲族人的迦薩、迦特和亞實突(十一22),住在基色和迦薩間的沿海平原,即帕勒司聽(今譯巴勒斯坦)之西南部。帕勒司聽(Palestine)之名是由非利士(Philistia)之音轉成。非利士人有五個首領,分別管轄迦薩、亞實突、亞實基倫、迦特、以革倫等五座城。他們事奉大袞(Dagon 爲農漁之神,上半身作人形,下半身縮成魚尾狀,)和巴力西卜(Baalzebub蒼蠅之神)。

#### 5.南方亞衛人之地(3)。

亞衛人是非利士地的土著,非利士人入侵時被除滅(參考: 申二23)。

# 第十三章 (下) 兩支派半所得之地

瑪拿西半支派,和流便迦得二支派,已經受了產業,就是耶和華的僕人摩西在約但河東所賜給他們的(8)。爲了使分地的記錄完整,約書亞在此重述一次,確認摩西所作的分配,替他們畫定地業的四境。

以色列人來到摩押地,他們擊殺亞摩利王西宏和巴珊王噩及 其眾民,征服了那地(民二十一21~35)。兩支派半的人口和牲 畜極其眾多,他們看見雅謝地和基列地,土地肥沃是可放牧之地 ,就要求摩西把那地賜給他們爲業,起初摩西不允,因爲將河東 之地分給他們,讓其餘的支派過約但河去爲迦南地業奮戰,並不 公平。後來他們保證一切大能的勇士都要帶著兵器,與其餘支派 的弟兄並肩作戰,直到平定迦南後才回到河東居住,摩西才答應 將亞摩利王西宏的國、和巴珊王噩的國、連那地和周圍的城邑分 給他們(參考:民三十二章;書一12~18)。

# 一、地業範圍(9~12)

南邊自亞嫩河的西羅珥和谷中的城,包括米底巴到底本的所有高原(9),直到亞捫人的境界包括希實本作王的亞摩利王西宏

統治的諸城(10)。又有基列地,基述人、瑪迦人的地界,整個 黑門山和巴珊全地,直到撒迦(11),又有最後一個利乏音人巴 珊王噩的國土。這些地的人都是摩西所擊殺、所趕逐的(12), 這些地可以說是以色列人的戰利品。

可惜以色列人沒有趕逐基述人、瑪迦人,這些人仍在以色列人中(13),他們不聽從摩西的吩咐消滅這些敵人,這些人就把 迦南的敗壞宗教帶給以色列人,成爲咒詛的根源(詳讀士師記可知,混亂的士師時代就是因此而起)。

約書亞分配土地與雅各臨終的預言(創四十九章)和摩西臨 終的祝福(申三十三章)有連帶的關係,本文將試加探討。

## 二、流便支派所得之地(15~21)

本段經文描寫流便支派所得的地業,是按它延伸的範圍,列 出包括那些重要的地區,而不是描寫其延伸的邊界。他的地業是 在約但河東之南部,包括亞嫩谷邊的亞羅珥和谷中的城、以及米 底巴高原(16)、希實本和高原上所有的各城(17~20)。他的土 地包括高原上所有的城,和在希實本作王的亞摩利王西宏的國土 (21),是肥美的牧場和耕地。

流便是雅各的長子,是力量強壯的時候所生的,本當大有尊榮,權力超眾;但因他放縱情慾,與父親的妾辟拉同寢,污穢了父親的榻,因此失去了長子的福分(創四十九3~4;代上五1)。流便所得之地是約但河東最南的高原地,只有一條亞嫩河將他們的地與摩押地隔開,經常受到鄰近各邦的威脅。雖然摩西祝福:

『願流便存活不至死亡,願他人數不至稀少。』(申三十三6),在 曠野第一次人口調查中,軍隊的數目是四萬六千五百人,居第八名(民一20~21),第二次人口調查時,有四萬三千七百三十人,則降至第九名(民二十六 7)。但在暗利和亞哈在位以後, 摩押人收復他們的失土(參考:耶四十八章),似乎不再具有一個支派的作用了。

# 三、迦得支派所得之地(24~28)

迦得支派的地業是約但河與亞捫之間,北達加利利,南到希實本。包括雅謝和基列所有的城,以及亞捫人土地的一半,直到拉巴東邊的亞羅珥(25);又包括從希實本到拉抹米斯巴和比多寧,從瑪哈念到底璧的境界(26)。約但河谷的部分包括伯亞蘭、伯寧拉、疏割和撒分。西邊的邊界是約但河,往北伸展到基尼烈湖(即加利利海)(27)。這是一塊綺麗的山地,比摩押或巴珊有更多峰巒起伏的原野。

迦得子孫的牲畜極其眾多,看見雅謝地和基列地是可放牧之地,就請求摩西將河東之地分給他們,摩西答應他們所求,條件是他們的勇士必須與眾弟兄一起過河爭戰,直到那地被制伏。因此摩西在臨終的祝福論迦得說:『使迦得擴張的,應當稱頌,迦得住如母獅,他撕裂膀臂,連頭頂也撕裂。他爲自己選擇頭一段地,因在那裏有設立律法者的分存留。他與百姓的首領同來,他施行耶和華的公義,和耶和華與以色列所立的典章。』(申三十三20~21)。

雅各預言:『迦得必被敵軍追逼,他卻要追逼他們的腳跟。』 (創四十九19)。在士師時代,亞捫人入侵,藉著耶弗他的征服, 他們的土地大大擴展(士十一 1~33),到掃羅與大衛統治之 時,他們靠神的幫助大大勝敵(代上五18~22)。

# 四、瑪拿西半支派所得之地(29~31)

瑪拿西半支派(這半支派是瑪拿西的兒子瑪吉的後代),他們所得地業是富饒的高原,南接迦得之地,從瑪哈念起,向北和東北伸展,包括巴珊全地,就是巴珊王噩的全國,以及巴珊、睚珥的六十個村莊。又包括基列的一半和巴珊王噩的兩座大城,亞斯他錄和以得來。

雅各臨終祝福約瑟的兩個兒子說:『願我祖亞伯拉罕,和我 父以撒所事奉的神,就是一生牧養我直到今日的神,救贖我脫離 一切患難的那使者,賜福與這兩個童子,願他們歸在我的名下, 和我祖亞伯拉罕,我父以撒的名下,又願他們在世界中生養眾 多。』(創四十八15~16),約瑟得了長子的福分,他的兩個兒子 以法蓮和瑪拿西成爲以色列的兩個支派,所以他的子孫得到雙倍 的地業。

# 五、利未支派的產業(14、33)

摩西沒有把產業分給利未人,因他們是專職事奉神的,神為他們另有預備,他們的產業乃是『獻與耶和華以色列神的火祭』(14),『耶和華以色列的神是他們的產業』(33),這是最好的產業——神自己。大衛說:『耶和華是我的產業,是我杯中的分;

我所得的你爲我持守。』(詩十六5)。產業的價值不能用金錢來 加以衡量,利未人所得的乃是無價之寶。

利未人沒有產業,不是受到懲罰或遭剝奪,利未和西緬兩弟兄曾因兇殺而受到父親雅各的責備(創三十四章),雅各臨終的預言對他們兩人咒詛:『西緬和利未是弟兄,他們的刀劍是殘忍的器具……他們的怒氣暴烈可咒,他們的忿恨殘忍可詛;我要使他們分居在雅各家裏,散住在以色列的地中。』(創四十九5~7)。可是他們後來照摩西的吩咐拿刀擊殺那些背逆神的人,奉獻歸耶和華爲聖(出三十二25~29)。利未人雖然沒有分得土地,但他們散居在其他各支派的四十八座城中(書二十一章)。

# \_\_\_講道資料

#### 1. 巴蘭之死 (22)。

比珥之子巴蘭係一先知,住在伯拉河邊的毘奪城(民二十二5)。以色列人經過摩押平原時,摩押人沒有拿水和食物來迎接, 反以重金禮聘巴蘭來咒詛以色列民,然而神不聽巴蘭,卻使那咒 詛的言語變爲祝福的話(民二十二至二十四章;申二十三4~5; 尼十三2)。

巴蘭是一位『貪愛不義之工價的先知』(彼後二15),他爲財利往錯謬裏直奔(猶11),教導巴勒將絆腳石放在以色列人面前,叫他們吃祭偶像之物、行姦淫的事(啓二14),使以色列人陷入罪惡,遭受瘟疫,死了二萬四千人(民二十五章)。神是公義的審判主,祂必按照各人的行爲報應各人,當以色列人征服迦南時,巴蘭被殺,得到當得的報應。

經上說:『貪財是萬惡之根,有人貪戀錢財,就被引誘離了 眞道,用許多愁苦把自己刺透了。』(提前六10)。神的僕人不可 『以敬虔爲得利的門路』(提前六5),應以巴蘭爲鑑戒。

## 2.以色列人沒有趕逐基述人、瑪迦人(13)。

摩西早就吩咐以色列人:『耶和華你神領你進入要得爲業之地,從你面前趕出許多國民……耶和華你神將他們交給你擊殺,那時你要把他們滅絕淨盡,不可與他們立約,也不可……因爲他必使你兒子轉離不跟從主,去事奉別神,以致耶和華的怒氣向你們發作,就速速將你們滅絕。』(申七1~4),可惜以色列人不遵行神藉摩西的吩咐,滅絕這些敵人,讓『這些人仍住在以色列

中,直到今日』。在十五章以後我們發現,許多支派都沒有趕出 他們當中的敵人,有些支派則是軟弱不能趕出(十六10,十五 63,十七12~13)。

神的命令必須確實遵行,不可違背,也不可打折扣。除惡務盡,絕不可姑息(弗四27、31)。以色列人沒有將敵人趕出或滅絕,留下來就成爲他們的禍患(士二2~3)。『一點麵酵能使全團都發起來』(加五9),『一點愚昧,也能敗壞智慧和尊榮』(傳十1),我們要靠聖靈的幫助,將一切舊酵除淨,治死情慾(加五16~24),追求成爲聖潔完全。

#### 3.次等之地。

流便、迦得的子孫看到雅謝和基列這片肥沃的高原,是可放牧之地,就要求摩西將這地賜給他們為業,他們要在那裏建立家園,享受美福。摩西聽了立刻責備他們:『難道你們的弟兄去打仗,你們竟坐在這裏麼?』(民三十二6),他們的動機是何等自私。他們患了財寶累心、體貼內體、妻兒第一的錯誤。後來摩西答應他們的請求,但是附帶條件,凡帶兵器的都要過河參與殲敵的戰爭,才將河東之地分給他們為業(聖經沒有解釋瑪拿西支派留下的原因,可能是他們也出於人性的弱點,隨夥附從吧)。

兩支派半自己請求得到河東之地爲業,河東之地並非神應許 賜給以色列人之地,可以稱爲『次等之地』,兩支派半的人所得 的是『次等之福』,理由如下:

a.他們的勇士必須撇下妻兒,過河參與殲敵之戰,長久在外 (約七年多),不能回家與妻兒同享天倫之樂,吃虧實在太大。

- b.因約但河的阻隔,支派之間沒有交通來往,恐怕河西的人不 承認他們,使他們的子孫不再敬拜耶和華(二十二24~25),就 在約但河邊築了一座祭壇,引起了『證壇風波』。
  - c.後來聖殿建在耶路撒冷,他們拜神真的大不方便。
- d.他們不停地受到摩押人、亞摩利人、敘利亞人、米甸人、亞 瑪力人,和曠野其他部落的侵擾,在亞述攻打以色列時,這兩支 派半的人最先被擄去(參考:代上五25~26)。

兩支派半的人爲自私、貪婪,付上了很重的代價。我們應以 此爲鏡,憑信心支取神的恩典,不要體貼內體,自求自選(參 考:詩一〇六15)。

# 第十四章 迦勒所得之地

分地爲業的工作是按摩西的指示進行的,由祭司以利亞撒和 約書亞主持,每一個支派選一個首領(即各支派的族長,迦勒也 包括在內)幫助他們(1~2;參考:民三十四章),用拈鬮的方 法,把約但河西應許之地分給九個半支派(2下)。因爲摩西在約 但河東,已經把產業分給兩個半支派了。只是在他們中間沒有把 產業分給利未人(3),但給他們城邑居住,並城邑的郊野,可以 牧養他們的牲畜,安置他們的財物(4)。

雖然利未支派沒有分得產業,但是仍按十二支派分地,因為 約瑟的子孫是兩個支派,就是瑪拿西和以法蓮(4)。

## 一、迦勒要求地業(6~12)

耶孚尼的兒子迦勒是猶大支派的首領(民三十四19),猶大 人爲表明同心,和他一同來到吉甲見約書亞,向約書亞要求地業 ,他的理由如下:

#### 1.摩西曾經應許賜地(6~9)

迦勒對約書亞說:『相信你還記得神在加低斯巴尼亞跟摩西 提到關於你和我的事吧。』(意譯本:6)。 回想四十五年前,那時迦勒四十歲,他和其他十一支派的首領,奉摩西的差遣去窺探迦南地,回來後同去的弟兄向以色列人報惡信,使百姓的心消化(叫人失望和氣餒),只有迦勒和約書亞獨排眾議,向全會眾說:『我們所窺探經過之地是極美之地,耶和華若喜悅我們,就必將我們領進那地,把地賜給我們,那地原是流奶與蜜之地……有耶和華與我們同在,不要怕他們(民十四6~9)。那時神特別稱讚迦勒,並應許賜地給他和他的後裔,神說:『惟獨我的僕人迦勒,因他另有一個心志,專一跟從我,我就把他領進他所去過的那地,他的後裔也必得那地爲業。』(民十四24)。

迦勒特別提起當日摩西起誓所說的:『你腳所踏之地,定要歸你和你的子孫,永遠爲業;因爲你專心跟從耶和華我的神。』 (9),四十五年來,迦勒等候神的應許來到,從來沒有對神的信實發生懷疑,他一直相信並努力爭取。

#### 2. 我還是強壯(10~11)

『看哪!現今我八十五歲了』八十五歲的迦勒,體魄仍然強 壯,像摩西打發去窺探迦南時一樣,他說:『無論是爭戰,是出 入,我的力量那時如何,現在還是如何。』(11),四十五年來, 迦勒的體力沒有衰退,精神沒有衰敗,實在是神特殊的恩典。

先知以賽亞告訴我們:『但那等候耶和華的,必從新得力, 他們必如鷹展翅上騰,他們奔跑卻不困倦,行走必不疲乏。』 (賽四十31),迦勒的信心是他得力強壯的根源,自從神應許賜地 之日起(民十四24),四十五年來不住地等候神的應許早日來 到。等候耶和華是永不衰竭力量的根源,這樣的人必不斷的從神 支取力量;如溪水邊的樹木,不停地得到水分,充滿汁漿而常發 青(參考:詩九十二13~14)。

#### 3.只要神與我同在,就能趕出敵人(12)

迦勒要求約書亞:『求你將耶和華那日應許我的這山地給我』 (12上),在摩西五經中沒有指明神應許給迦勒的『這山地』就是 圍繞希伯崙的山地。但民數記十三章記載十二個探子到了希伯 崙,在那裏砍了一挂葡萄,又帶了些石榴和無花果回來(民十三 22~24),所以迦勒對約書亞說:『那裏有亞衲族人,並寬大堅 固的城,你也曾聽見了。』(12中),亞衲族人強大是他早已知道 的事實,但他不畏強敵,他相信『只要神與我同在,照著祂所應 許的,我就能把這些人趕走。』(意譯本:12下)。八五高齡的迦 勒,老將請纓,充滿自信,也相信神必與他同在,把那些敵人趕 出。迦勒果然將亞衲族人趕逐了(十五13~14)。

## 二、迦勒得希伯崙為業(13~15)

約書亞聽了老夥伴迦勒這番朝氣勃勃、信心剛強的話,就為 迦勒祝福,將希伯崙屬城的田地和村莊,給他爲業(13,二十一 12)。作爲他『專心跟從耶和華以色列的神』的賞賜(14下)。

希伯崙從前名叫基列亞巴(創二十三2),亞巴是亞納族中最 尊大的人,這城是因他而得名(15)。有信心、有勇氣的迦勒得 到亞衲族最尊大之人的城為賞賜,是理所當然的。

古聖徒勉勵我們:『我們若將起初確實的信心,堅持到底,

就在基督裏有分了。』(來三14),迦勒是我們的佳範,願我們都 能效法他專心跟從神,堅持起初確實的信心到底,將來必能進入 永生的天國。

# [ 講道資料

- 1.雅各的後裔有兩種算法。
- a.按雅各十二個兒子原來的名字排列,有利未、約瑟,沒有以 法蓮和瑪拿西。
- b.按支派的名字,有以法蓮和瑪拿西,沒有約瑟和利未。約書 亞分配地業就是用這種算法。
- 2. 基尼洗族耶孚尼的兒子迦勒。

基尼洗族原是迦南地的土著,神應許將他們的地賜給亞伯拉罕的子孫(創十五18~19)。一般解經家認為迦勒的父親耶孚尼娶猶大支派之女爲妻,歸化爲猶大支派(參考:代上二18)。迦勒後來成爲猶大支派的首領(民十三6)。

3.希伯崙 (Hebron)

位於耶路撒冷以南約三十二公里,是山中具有戰略價值的城邑。希伯崙是歷史上有名之地,從亞伯拉罕起,這城一直與以色列史有深遠的關係。

- a. 亞伯拉罕搬了帳棚,來到希伯崙幔利的橡樹那裏居住,在那 裏爲耶和華築了一座壇(創十三18)。
- b.耶和華曾在這裏向亞伯拉罕顯現 (創十八1)。
- c.希伯崙是埋葬撒拉和亞伯拉罕,以撒和利百加,雅各和利亞之地(創四十九29~33)。
- d.約書亞遵照摩西的吩咐,將希伯崙定爲逃城 (書二十7)。
- e.大衛在此被膏立爲王(撒下二11)。
- 4.老當益壯,信仰的偉人——迦勒。

迦勒與約書亞是同時出道的人物,一同奉派去窺探迦南地,兩人有同樣的信心,當時迦勒還蒙神特別稱讚(民十四24)。但摩西死後,神興起約書亞作以色列人的領袖,卻沒有揀選迦勒,他毫無怨言,甘心服在約書亞的領導之下,這種謙卑順服的心,實在可貴。八五高齡仍不忘神的應許,請纓出戰亞衲族人,更顯出他的信心與勇氣。約書亞把希伯崙分給迦勒爲業,正好爲這位信仰的偉人作了美好的見證。

#### A. 他自己的見證。

- a.不忘神的應許 (7、9)。
- b.不像其他十個探子報惡信,使百姓的心因懼怕而消化(8 上)。
- c. 他告訴約書亞:『我專心跟從耶和華我的神』(8下)。
- d.老當益壯,力量不變(11)。
- e.大有信心,相信神同在必能勝敵(12)。
- B.摩西爲他作見證 (9)。
- C.神爲他作見證(民十四24)。

# 第十五章 猶大支派所得之地

第十四章記載專心跟從神的迦勒,對神有堅定的信心,得到 希伯崙爲賞賜,爲我們留下美好的信心榜樣。本章接著詳細敘述 拈鬮分地給其他九個支派的事,約但河西的土地才是迦南地的本 土,以色列民渦去的歷史,大半發生在這地,日後的活動也是以 這地爲主。

分地的原則是按摩西的吩咐,依人數多寡而定(民二十六52 ~56)。但迦南地的地勢、資源、氣候、物產……各地不同,各 支派所得的土地資源如何,關係後來興盛富裕的程度;所以拈鬮 分地由神決定各支派所當得的土地(箴十六33),是最公平的分 地方法。猶大是最大的支派,人數最多(民二十六22),所以他 們理當先分得土地。

# 一、猶大的疆界(1~12)

猶大支派所分得的是一片位於約但河西廣大肥沃的土地。其 範圍東界是從死海南邊到約但河流入死海的進口,北界是從那進 口處開始延伸到大海(地中海),再由地中海西邊向南延伸,直 到死海南面的埃及小河。

猶大在雅各的眾子之中是最蒙福的。雅各祝福猶大說: 『你 父親的兒子們必向你下拜……圭必不離猶大,杖必不離他兩腳之 間』(創四十九8下、10),猶大是王族的支派,雅各的祝福有三 個特出的預言應驗了:

#### 1.四面受敵

雅各預言:『猶大阿!你弟兄們必讚美你,你手必掐住仇敵的頸項……猶大是個小獅子;我兒阿!你抓了食便上去;你屈下身去,臥如公獅,蹲如母獅,誰敢惹你。』(創四十九8~9)。猶大所分到的土地,東有摩押,南有以東,西南有亞瑪力,西有非利士,真的是四面受敵。這樣的地理形勢,若非強壯如獅子般的猶大支派,勢必無法守住疆土。勇猛的迦勒和大衛皆是出自猶大支派。

摩西爲猶大祝福說:『求耶和華俯聽猶大的聲音,引導他歸 於本族;他曾用手爲自己爭戰,你必幫助他攻擊敵人。』(申三 十三7),猶大支派果眞得到神的幫助,戰勝敵人(士一1~21)。

#### 2.葡萄園之地

雅各預言:『猶大把小驢拴在葡萄樹上,把驢駒拴在美好的葡萄樹上,他在葡萄酒中洗了衣服,在葡萄汁中洗了袍褂,他的眼睛必因酒紅潤,他的牙齒必因奶白亮。』(創四十九11~12)。

猶大所得之地,特別在希伯崙一帶土地肥沃,盛產葡萄,既 大又多產,疲倦的旅客常在葡萄樹下休息,將他們的牲口拴在葡 萄樹上。

#### 3. 君王之地

『圭必不離猶大』,猶大支派執掌王權,耶路撒冷名義上屬便雅憫支派(十八28),實際上卻歸屬猶大(63)。大衛在希伯崙登基作王,後來建都耶路撒冷(撒下五4~5)。

### 二、迦勒殲敵(13~19)

這段經文補充第十四章的記載,在士師記一章10~15,20節 重覆記述。

約書亞照耶和華所吩咐的,將猶大人的一段地,就是基列亞 巴(希伯崙)分給迦勒,他立刻擔起責任,老當益壯的迦勒,已 過八十五歲高齡,面對強敵,一點也不懼怕,他重披戰袍奮勇上 陣,從那裏趕出亞衲族的三個族長,就是示篩、亞希幔、撻買 (13~14)。又從那裏上去,攻擊底壁(又名基列西弗)的居民 (15)。

在進攻底壁之前,迦勒說:『誰能攻打基列西弗將城奪取, 我就把女兒押撒給他爲妻。』(16),重賞之下出了勇夫,迦勒兄 弟基納斯的兒子俄陀聶勇敢出戰,奪取了那城,迦勒就把女兒押 撒給他爲妻。押撒是一個聰明賢慧的女子,要出嫁過門的時候, 勸丈夫向他父親求一塊田,結果恩上加恩。俄陀聶的戰勝,不但 贏得美人爲妻,又得到有水泉(上泉和下泉)灌溉的好土地(17~19)。

## 三、猶大所得的城邑(20~62)

猶大支派所分得之地,分爲四個不同的地理區域,包括:① 南面乾燥的平原區,共有二十九座城,還有屬城的村莊(20~ 32)。這些城邑和村莊,後來大半分給西緬支派爲業(十九1~9)。②西面的高原區(33~47),這區再分爲四個小區,共有三十九座城和屬城的村莊。第四區列出沿海平原的城邑(45~47),這些城邑理論上屬於猶大支派,而實際上卻仍爲非利士人佔有,因此只列出城邑的名,卻沒有寫下總數,其中有些城邑後來改分給但支派。③中部山區的城邑(48~60),這區再分爲五個小區,共有三十八座城和屬城的村莊。④人煙稀少,乾旱的曠野區(61~62),這區有六座城邑和屬城的村莊。

猶大所得的產業最多,主要的城邑有一百多座,每一座城都水源充足,適宜耕種,在軍事上且具有防衛的地勢,是最有價值的地業。這一片廣大的土地之上有五穀、果園、森林,土地之下有礦產,但這一切都等待他們去開墾與開採,『流奶與蜜之地』才能具體呈現出來。

## 四、與耶布斯人共存(63)

猶大人不能趕出住在耶路撒冷的耶布斯人,耶布斯人卻在耶路撒冷與猶大人同住。這是猶大人的難題,別的支派也有相同的困境(十六10,十七12~13)。約書亞大戰五王時,已將耶路撒冷王殺死(十22~27),當時沒有取得該城。耶路撒冷分爲上城和下城,約書亞只攻取下城(北部),未能取得上城(南部)。直到大衛王的時代,才將耶布斯人趕出,取得耶路撒冷,取名大衛城(撒下五6~10)。

神早就應許以色列人將迦南地賜給他們爲業,並幫助他們擊 殺滅絕迦南人(申七1~2),如今他們卻軟弱,未能將敵人趕出 或滅絕,反而與他們同住,久而久之,受到迦南人的影響,沾染 惡習,以致信仰墮落,造成士師時代的混亂(參考:士一~ 二),我們當引以爲鑑。

# **」講道資料**

#### 1. 亞衲族人

亞納族人是利乏音人之分支(申二10~11),這民族身量高大,是偉人(巨人),他們有寬大堅固的城(民十三28、32~33;申二21),從近代埃及所掘出的考古資料得知,他們早在主前二千年已在巴勒斯坦一帶活動。

#### 2.底壁Debir (15)

底壁在希伯崙西南,從前叫基列西弗,又名基列薩拿(49),在南部戰役中,約書亞曾經攻陷希伯崙和底壁這兩城,將所有的亞衲族人都剪除了(十36~39,十一21),大概逃脫的亞衲族人又回來重佔這城,所以迦勒要再攻打。另外還有兩處底壁,一在耶利哥和耶路撒冷中間(7)。一在迦得境內(十三26)。

# 第十六~十七章 約瑟的子孫所得之地

歷代志上五章一至二節告訴我們:『以色列的長子是流便,因他污穢了父親的床,他長子的名分就歸了約瑟,只是按家譜他不算長子。猶大勝過一切弟兄,君王也是由他而出,長子的名分卻歸約瑟。』這樣看來,雅各的十二個兒子中,猶大和約瑟是最蒙福的。第十五章詳細記載猶大支派所得之地,十六至十七章則記載約瑟的子孫所得之地。約瑟得到長子的名分,因此在實際的福分(產業)上他得了雙份。

約瑟是一位敬畏神、謹守神命令的義人,他在饑荒的年間接雅各一家人到埃及,使他們住在歌珊地,並且奉養他們。因此雅各在臨終前特別祝福約瑟,立他兩個兒子以法蓮和瑪拿西爲兩個支派的族長,正如其他的兒子一樣,可以承受產業(創四十八3~6)。

約瑟的子孫所得之地是一次拈鬮得來的(十六1),然後把南面的地區分給以法蓮,北面地區分給瑪拿西半支派。約瑟的子孫所得地業是約但河流域的肥沃之地,正應驗了雅各的預言:『你父親的神,必幫助你,那全能者,必將天上所有的福,地裏所藏的福,以及生產乳養的福都賜給你。你父親所祝的福,勝過我祖

先所祝的福,如永世的山嶺,至極的邊界,這些福必降在約瑟的 頭上,臨到那與弟兄迥別之人的頂上。』(創四十九25~26)。也 應驗了摩西的預言:『論約瑟說,願他的地蒙耶和華賜福,得天 上的寶物,甘露,以及地裏所藏的泉水。得太陽所曬熟的美果, 月亮所養成的寶物。得上古之山的至寶,永世之嶺的寶物。得地 和其中所充滿的寶物,並住荊棘中上主的喜悅。願這些福都歸約 瑟的頭上,歸於那與弟兄迥別之人的頂上。』(申三十三13~ 16)。

約瑟的地業後來成爲北朝以色列的中心,先知書都以約瑟家或以法蓮代表北國(摩五6;亞十6;賽七2、5、8、9;耶七15;結三十七16;何七8)。

## 一、以法蓮支派所得之地(十六5~10)

以法蓮原爲約瑟的次子,但雅各立他在瑪拿西之上(創四十八12~20),所以先記述以法蓮所得之地。以法蓮的地業是由約但河到地中海,也就是迦南地中部山地的各城邑,包括聖地示羅(6),會幕設在這裏,後來成爲以色列人宗教和生活的中心(十八1)。

以法蓮所得之地若與猶大所得的廣大平原比較,以法蓮所得 是又小又貧。但細心查看,我們可以發現這是神的美意,約書亞 所攻打佔領之地大多是山地,以法蓮所分到的是山地的城邑,山 城有戰略價值,攻守都有利,人數較少的以法蓮支派分得這樣的 地,是相當合宜的。

另外,以法蓮人在瑪拿西人地業中得了些城邑和屬城的村莊

(9),十七章十一節也記載瑪拿西在以薩迦和亞設境內得了鎖 市。這樣的分配,可能是爲了公平起見,同時也藉此來保持各支 派的合一。

以法蓮人肋旁有根刺,他們沒有趕出住基色的泇南人,卻讓 他們住在中間,成爲服苦的僕人(10)。

## 二、瑪拿西支派所得之地(十七1~13)

瑪拿西是約瑟的長子(1),雖然雅各立以法蓮在瑪拿西之 上,但是瑪拿西人卻得了雙份的地業(他們在河東已經得一大片 土地),在河西所得的地也比以法蓮大得多。

#### 1. 英雄被記念(1)

瑪吉是瑪拿西的長子,是一位民族英雄,他英勇善戰,他和 他的子孫都曾在戰爭中立下功勞,攻佔基列,摩西就將基列賜給 他和他的子孫(民三十二39~40)。約書亞在分地時特別提及這 事,『瑪拿西的長子基列之父瑪吉,因爲是勇士,就得了基列和 巴珊』爲賞賜。在神的國裏,所有爲主勞苦付過代價的人都將被 記念,一個也不會被忽略(參考:林前十五58;提後四7~8)。

#### 2. 超時代的措施(3~4)

當時中東一帶民族的習慣,只有男子可以繼承父親的家業。 按希伯來的法律,父親的產業只可分給兒子,長子可得雙分,女 兒不可繼承家業 (參考:申二十一15~17),只可得到一筆嫁 妝,富戶還會給女兒女奴,有時給田地陪嫁(參考:創二十九 24、29; 士一13~15)。 女兒一出嫁, 就成爲丈夫家的一分子, 這樣的法例,可以使地業長遠保存在本族之內。西羅非哈無子,

產業須由弟兄和近親繼承(利二十五48~49),他的女兒向摩西提出申訴,摩西將他們的案件呈到神的面前,耶和華曉諭摩西訂定新例,女兒可以承受父親的產業(民二十七1~11)。並且規定『西羅非哈的女兒可以隨意嫁人,只是要嫁給同宗支派的人,這樣以色列人的產業就不從這支派歸到那支派……』(民三十六1~12)。

約書亞在分地的時候,西羅非哈的女兒來到祭司以利亞撒和 約書亞並眾首領面前,重申:『耶和華曾吩咐摩西,在我們弟兄 中分給我們產業。』(4),於是約書亞照耶和華所吩咐的,在他 們的伯叔中把產業分給他們。聖經把這一件超時代的措施記錄下 來,向我們說明神是公平的,在神的眼中男女是平等的,在神的 國裏男女同得主恩(加三26~29)。

#### 3. 瑪拿西的地業 (5~13)

除了約但河東的基列地和巴珊地之外,還有十分地歸給瑪拿西(5),瑪拿西所得的土地僅次於猶大,且是肥沃之地。這『十分地』五分歸給第二節所記瑪拿西兒子的後裔(希弗除外),五分歸給西羅非哈的五個女兒。

瑪拿西的長子瑪吉的後代住在約但河東,其餘半支派的人住在河西,得到的是以法蓮北邊的一片廣大土地,位於迦南地的中部,東至約但河,西至地中海,包括優美的示劍平原(7~9),這一大片土地,就是新約時代的撒瑪利亞。

以法蓮和瑪拿西兩支派所得的土地,相互密切交錯(十六9),『他普亞地』歸瑪拿西,『他普亞城』卻歸以法蓮子孫

(8),這種交錯的邊界,使兩支派的人息息相關,相依爲命。今日我們在主裏是一家人,在基督裏是同一個肢體,我們不可分門別類,總要肢體彼此相顧,休戚相關,互相幫助(林前十二12~27)。

瑪拿西在以薩迦和亞設境內擁有許多鎭市(11),約書亞這樣安排,大概是爲軍事上的需要,以瑪拿西這較強的支派,擔當抵擋迦南人的任務,因爲這些鎭市仍爲迦南人佔住。這樣的安排正好應驗雅各的祝福:『約瑟是多結果子的樹枝,……他的枝條探出牆外。』(創四十九22)。

只是瑪拿西的子孫,不能趕出這些城的居民,迦南人偏要住在那地。及至以色列人強盛了,就使迦南人作苦工,沒有把他們全然趕出(12~13),這段記載與十五63,十六10相同,本書的作者似乎再三的提醒我們,不將迦南人全然趕出或滅絕淨盡,必將帶來本身的禍患(參考:申七1~4。比較:書十五63,士—21;書十七11~13,士—27~28;書十六10;士—29)。

## 三、約瑟支派斤斤計較(14~18)

這一段事蹟類似十四 6~15的事蹟,但精神卻不相同。迦勒的要求是出於信心,因爲他專心跟從神,神曾應許賜他產業;約瑟支派的要求是出於斤斤計較,認爲他們族大人多,僅得到『一

[2] 一段』實在太少了(14)。

約書亞把兩份土地分給他們,事實上他們已經比其他支派蒙 受更大的恩典,所得的地業比別的支派更大,本應心滿意足,努 力去開墾種植,走向富強康莊之路。然而他們竟怕麻煩和辛苦,不願上山砍伐樹林,開墾荒地;知道迦南人有鐵車,怕敵人又怕危險,沒有信心去奪取應得之地,就向約書亞發出怨言,『你爲甚麼僅將一鬮一段之地分給我們爲業呢?』言外之意,似乎約書亞太對不起他們了。人在福中不知福,不知感恩,只會發怨言,實在可惜。

約書亞對他們的回答是:『你們如果族大人多,嫌以法蓮山地窄小,就可以上比利洗人、利乏音人之地,在樹林中砍伐樹木……你是族大人多,並且強盛,不可僅有一鬮之地。山地也要歸你,雖是樹林你也可以砍伐,靠近之地,也必歸你。迦南人雖有鐵車,雖是強盛,你也能把他們趕出去。』(15~18)。這樣的回答真有智慧,對他們的怨言沒有針峰相對,加以指斥和責備,反而再次勸勉和鼓勵。約書亞的話要點如下:①你既是族大人多,並且強盛,『山地也要歸你,雖是樹林你也可以砍伐,靠近之地,也必歸你。』你可以去開發,將已有的善加利用。②『迦南人雖有鐵車,雖是強盛』,只要憑著信心,『你也能把他們趕出去』,因爲得勝不在乎兵員多少,也不在乎武器精良與否,乃在乎耶和華是否同在。③每一支派都應盡自己的責任,去對付敵人,去開墾土地,不應倚賴別人,坐享其成。

約書亞這番勉勵的話,在今日的教會也十分適用,我們在恩 典中不應失去感恩的心,遭遇困難時,不可心存畏懼,或想倚賴 別人,坐享其成。當善盡自己的責任,肯付出代價,面對挑戰, 信靠真神克服一切困難。

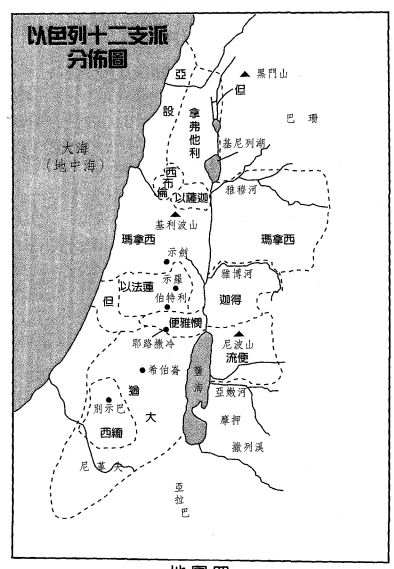
# **| 講道資料**

## 1.基色Gezer (10)

基色位於耶路撒冷與約帕港之間的通道上,爲非利士東面的 重要城市。約書亞雖已殺了基色王和他的子民(十33),但此城 仍然在迦南人手中(參考:士一29),直到所羅門王的時代,埃 及王攻取基色,用火焚燒,殺了城內的迦南人,將城賜給他的女 兒爲嫁妝,所羅門重建基色爲駐防城(王上九16、19)。

#### 2.伯善Beth-shean or Beth-shan (11)

在以薩迦境內,當時仍爲迦南人據有,尚未取得。此城的人 曾與非利士人連手對付以色列人,掃羅和他三個兒子的屍體被掛 在伯善的城牆上示眾(參考:撒上三十一10~12)。伯善另譯伯 珊。



地圖四

# 第十八~十九章 餘剩七支派所得之地

第一次分地是在吉甲進行的(參考:十四6),十五至十七章 記載迦南地大半的土地都分給了猶大、以法蓮和瑪拿西三個主要 的支派,十八至十九章則記載第二次分地,約書亞差人走遍各 地,詳細繪製地圖,然後在神面前拈鬮分地給其餘七個支派。

在作戰期間,會幕一直在吉甲,現在他們把會幕移進所征服之地,將會幕設立在一個剛剛分配給以法蓮的城市——示羅。示羅位於伯特利以北十五公里,示劍以南十八公里處,在迦南地的中央,交通便利。約書亞選擇示羅,將會幕立在迦南地的中央,是藉此提醒以色列人,應該把神放在首位,以神爲生活的中心,敬拜神才能蒙神賜福。

### 一、聚集在示羅拈鬮分地(十八1~10)

那地已經被以色列人制伏了(1下),猶大、以法蓮、瑪拿西三個主要支派已經分得土地,但其餘的七個支派還沒有得到他們應得的土地(2),他們可能是因爲習慣了游牧閒散的生活,想到迦南人頑強難驅逐,不願拿起兵器去冒險作戰,另搬遷到新的地方;因此約書亞譴責他們:『耶和華你們列祖的神賜給你們的

地,你們耽延不去得要到幾時呢?』(3)。

約書亞於是下令每一支派推選三人,派他們去勘察整個地區,並吩咐他們,把希望擁有的地區繪製地圖,將地分作七分,猶大仍然保有南方的土地,約瑟仍然保有北方的土地,你們要把這七個地區的地圖帶來給我,我要在神面前為你們拈鬮。但是利未人不能分到土地,因為他們供祭司的職任,耶和華就是他們的產業。迦得、流便、瑪拿西半支派已經在約但河東得了地業,那是耶和華的僕人摩西所給他們的(4~7)。

這些人動身去勘察地形,繪製地圖。這是一項艱鉅的任務, 相當麻煩,而且費時,他們所繪的地圖,必須能指出叢林的位 置,土壤的性質,迦南人口密度和分佈狀況,才有助於合適的劃 分土地。經過一段時間,他們達成任務回到示羅營中見約書亞, 約書亞就在示羅耶和華面前爲他們拈鬮,把應得的土地分給其餘 七個支派(8~10)。

# 二、便雅憫所得之地(十八11~28)

七個支派分地的順序,先是雅各二妻所生的兒子:便雅憫、 西緬、西布倫、以薩迦,然後才是二妾所生的兒子:亞設、拿弗 他利、但。神也留意家族中應有的權柄,妻與妾所生的兒子,所 享有的權利是不同的(參考:二十一8~16;加四30)。

便雅憫支派所得之地是在猶大以北,約瑟支派以南,夾在兩大支派中間。北界從約但河起,往上貼近耶利哥的北邊往西延伸(12~14),西邊到地中海之間,留一塊地給但支派(14),南界從基列耶琳的儘邊起,延猶大的北界直到約但河流進死海的入口

(15~19),約但河是東界(20)。便雅憫所得的城邑,東部有十二座,西部有十四座,總共二十六座,以及附近的村莊(21~28)。著名的耶路撒冷亦屬於他(耶路撒冷此時叫耶布斯)。

便雅憫是拉結的第二個兒子,是雅各最小的兒子。雅各臨終預言:『便雅憫是個撕掠的狼,早晨要吃他所抓的晚上要分他所奪的。』(創四十九27)。『撕掠的狼』指他的子孫是勇士,有好戰的個性,在士師記中可以看出(士三15~30,二十;參考:代上八40)。他所得之地介於猶大和約瑟兩大支派之間,正應驗摩西的預言:『論便雅憫說,耶和華所親愛的,必安然居住;耶和華終日遮蔽他,也住在他兩肩之中。』(申三十三12)。耶路撒冷屬於他(實際上爲猶大所得,建爲京城)),住於聖殿旁,安然居住,耶和華終日遮蔽他。

# 三、西緬支派所得之地(十九1~9)

西緬是利亞的第二個兒子,這支派的人數本來不少(民一23),但是摩西在摩押平原第二次數點人數時,在十二支派中卻成爲最小的支派(民二十六14)。又因西緬和利未兩兄弟魯莽,聯合陰謀殘殺示劍居民,受到雅各咒詛:『我要使他們分居在雅各家裏,散住在以色列地中。』(創四十九7),他並沒有分得土地,他們所得的地業,是在猶大人的地業中間(1)。他所得的城邑分爲兩部分,第一部分有十三座城以及屬城的村莊(3~6),是在南地;第二部分另有四座城及周圍的村莊(7~8)。因爲猶大人分配到的土地比所需要的大,所以西緬人在他們的地業中得了地業(9)。

所羅門死後,以色列和猶大分成兩國的時候,西緬人在猶大 支派中稱爲寄居的(代下十五9),到了希西家的年間,西緬人向 東遷移,從以土買人和亞瑪力人手中征服了一些土地,住在那裏 (代上四28~43),更應驗了雅各的預言。

# 四、西布倫支派所得之地(十九10~16)

西布倫是雅各從利亞生的幼子,以薩迦比他大(創三十17~20),但雅各祝福時卻排在後,分地業時也一樣。在曠野安營時和猶大同在東邊(民二3~8),但分地時猶大在南,他卻在北。

西布倫所得的的地業於較北的部分,東西界分別是加利利海和地中海之間的中部,夾在亞設和拿弗他利之間,是肥沃的平原,他共分得十二座城和屬城的村莊(這裏的伯利恆不是大衛的家鄉,猶大的伯利恆,而是在拿撒勒西北約十一公里的另一座)。

西布倫的地業中沒有海岸,但雅各祝福:『西布倫必住在海口,必成爲停船的海口,他的境界必延到西頓。』(創四十九13),摩西祝福:『西布倫哪!你出外可以歡喜……因爲他們要吸取海裏的豐富,並沙中所藏的珍寶。』(申三十三18~19),這些祝福不一定指其地界,而是指由海獲得財物,如魚獲、貿易、海產……等。

# 五、以薩迦支派所得之地(十九17~23)

以薩迦是利亞的第五子,他的地業是夾在西布倫、拿弗他利和瑪拿西之間,主要的是廣闊肥沃的耶斯列平原,也就是新約時

代的撒瑪利亞之地。以薩迦共得十六座城和屬城的村莊。

雅各預言:『以薩迦是個強壯的驢,臥在羊圈之中。他以安靜爲佳,以肥地爲美,便低肩背重,成爲服苦的僕人。』(創四十九14~15),摩西預言:『以薩迦阿!在你帳棚裏可以快樂。』(申三十三18)。以薩迦所得之地在巴勒斯坦算是最富饒之地,他們務農維生,過著安靜的生活。但此地的迦南人頑強,驅逐他們需要極大的勇氣,以薩迦不能勝過迦南人,只好讓他們住在中間(參考:士一30)。

## 六、亞設支派所得之地(十九24~31)

亞設支派的地業主要在亞柯平原,自迦密山到北邊的推羅西 頓沿海的平原,即拿弗他利和西布倫西邊的地方,是海事貿易的 美地。共有二十二座城和屬城的村莊。

亞設是利亞的使女悉帕給雅各生的第二個兒子(創三十13),雅各預言:『亞設之地必出肥美的糧食,且出君王的美味。』(創四十九20),他所得的沿海平原,土地肥沃,是種植糧食、果樹之地,出產君王的美味。摩西預言:『論亞設說,願亞設享多子的福樂,得他弟兄的喜悅,可以把腳蘸在油中。』(申三十三24),他的土地富饒,從廣大的橄攬園產生豐富的橄欖油,摩西把用腳踹橄欖製橄欖油,形容作『把腳蘸在油中』(參考:彌六15)。

### 七、拿弗他利支派所得之地(十九32~39)

拿弗他利所得之地介於亞設和約但河上游之間,南邊與西布

倫和以薩迦接壤,是加利利中部的大部分地方,土地肥沃。共得 十九座城和屬城的村莊。

拿弗他利是拉結的使女辟拉的幼子(創三十8),雅各的祝福 說:『拿弗他利是被釋放的母鹿,他出佳美的言語。』(創四十 九21),這話應驗在主耶穌身上,加利利是主耶穌傳福音的據 點。摩西預言:『論拿弗他利說,拿弗他利阿,你足沾恩惠,滿 得耶和華的福,可以得西方和南方爲業。』(申三十三23),拿弗 他利所得的加利利地,是肥沃物產豐富的地域,因此足沾恩惠, 滿得耶和華的福。

# 八、但支派所得之地(十九40~48)

但支派的地業是在便雅憫以西,介於猶大和以法蓮之間,是 沿海平原之地,因趕不出迦南人,被迫住在山地(士一34),後 來至北部覓地,去攻取利善,用刀擊殺城中的人,得了那城,住 在其中,以他們先祖但的名,將利善改爲但(47;參考:士十八 章),『但』後來成爲以色列人產業的北界。王國分裂後,耶羅 波安在但設立金牛犢,興起了拜偶像之風,陷以色列民於罪惡之 中(王上十二25~33)。

# 九、約書亞的產業(十九49~51)

忠心耿耿的約書亞等到所有的支派都分得地業之後,才『照耶和華的吩咐』分得一小城『亭拿西拉』,這城在迦實山以北,又名亭拿希烈爲業(士二9),無沃壤美景,只是一片荒凉,約書亞修築那城,就住在其中(50),終其天年(士二8~9)。

約書亞是一位偉大的領袖,從他所選的亭拿西拉,可以看出 毫無私心,是謙讓的楷模。

### 十、結語

經上說:『籤放在懷裏,定事由耶和華。』(箴十六33),所有的地業都是用拈鬮(抽籤)的方法分配,由神決定,不是由人決定,讓神擁有絕對的主權,隨著祂美好的旨意,將恩典分給眾人,最正確公平的作法。以上是『祭司以利亞撒和嫩的兒子約書亞,並以色列各支派的族長,在示羅會幕門口,耶和華面前拈鬮所分的地業。』(51),這樣,他們完成了分配地業的工作,大功告成。

# 講道資料

#### 1.示羅Shiloh (十八1)

示羅是位於示劍以南十八公里,伯特利以北十五公里的山崗上,在迦南地的中央,約書亞將會幕立於此地。示羅的意思是『平安』,以色列人在示羅獻祭敬拜神,以示羅爲政治的中心,以神爲生活的中心的時候,神就與他們同在,賜福給他們。到士師時代會幕一直設在示羅,且每年在此舉行耶和華的節期(士二十一19),直到以利爲祭司時,約櫃被非利士人擴去,非利士人送回,約櫃不再置於示羅,它的地位才漸式微(撒上四17,六21~七1)。從示羅的衰微,我們可以得知犯罪離棄神的人,其結局是何等可悲(詩七十八60~64;耶七12~14)。

#### 2. 每支派當選舉三個人(十八4上)

這是一種開誠布公的開明作法,每支派各推選三個人,七個 支派共二十一人,以今日的說法,就是『代表民意』,免得有人 疑惑分地不公,像約瑟的子孫一樣(十七14)。

## 3. 耶斯列Jezreel (十九18)

是歷史名城,耶斯列平原由於地勢平坦,多場有名的戰爭發生於此(士四 5~16,六33;撒上三十一;王上十八40;王下九21~26、30~37)。

# 第二十章 設立逃城

『逃城』原文MIGLAT,有避難所、庇護所,限制的地方、受約束的地點的意思(Asylum, refuge, restricted place),呂譯:逃罪城,現代中文譯:庇護城,思高譯:避難城。

逃城的設立是以色列人律法的一個獨特之處。耶和華早已曉諭摩西,在以色列人進迦南地之前,就要分出六座逃城,並且指定在河東要分出三座城,在迦南地也要分出三座城,給以色列人和他們中間的外人,並寄居的作為逃城,使誤殺人的可以逃到那裏(民三十五 9~34;申十九1~3),摩西遵照耶和華的吩咐在河東將比悉、拉末、哥蘭三座城定為逃城(申四41~43)。如今以色列人已經進入迦南地,戰勝迦南人,每個支派都已分得產業了,耶和華曉諭約書亞,叫他吩咐以色列人,要照神藉摩西所吩咐的,為自己設立逃城(1~2)。

# -、設立逃城的目的 $(3\sim6)$

逃城是爲保護那些誤殺人的人而設立的。那些無心而誤殺人的(過失殺人的),可以逃到那裏,這些城可以作爲逃避報血仇人的地方(3)。那殺人的可以逃到其中的一座城,到城門口審

判的地方,向長老們說明事情的經過,接受審訊,如果確屬誤殺,長老們就會接他進入城裏,給他地方,讓他住在他們中間,得到保護。如果報血仇的人追到那裏,長老不可將他交在尋仇的人手裏,因爲他是素無仇恨,無心殺了人的。他可以住在城裏,一直到接受公開的審判。等到現任的大祭司去世以後,才可以回到本城本家,就是他所逃出來的那城(4~6)。

這是一種維護司法公正的一個好辦法,不僅以色列人可以享 受逃城的保護,連在他們中間寄居的外人也可以享受這項恩典 (9)。

# 二、逃城的預表

逃城固然是爲保護誤殺人者而設立,使那些無心而誤殺人的,可以逃避報血仇的人,逃到城裏得到保護(3);但另一方面,逃城也是基督救恩的預表(來六18)。每一個罪人都可投靠主耶穌(可二17),靠他的寶血得蒙赦罪,免去神的忿怒,得以脫離審判與定罪(羅五9~11),享受在基督裏的平安(約十四27,十六33)。

等到大祭司死了,那些住在逃城的人,就可以安返本鄉本地(6)。主耶穌基督是我們的大祭司,祂的死成全了贖罪的救恩(來九11~12)。

設立逃城不僅以色列人享受保護,連寄居的外人也可得這恩 典(9);主耶穌的救恩不但臨到以色列人,也臨到一切投靠祂 的人,不分種族、國籍、地位、身分、性別(加六26~29)。 在逃城居住的誤殺者,若擅自離開逃城,就失去保護,報血仇的人就可以殺他報仇(民三十五26~27)。照樣,人若離開主耶穌基督的救恩,不在主的恩上站立得住(彼前五12),從恩典中墮落(加五4),其結局是何等可怕(參考:約十五1~6;來六4~8)。

從逃城的分佈情形,更可看出基督的恩典是何等的豐盛(西 二17)。

## 三、逃城的分佈(7~8)

於是以色列人在拿弗他利山地,指定加利利的基低斯,在以 法蓮山區指定示劍,在猶大山地指定基列亞巴(就是希伯崙), 又在約但河的東岸,耶利哥東邊的曠野高原,流便的境內指定比 悉,在迦得境內的基列指定拉末,在瑪拿西境內的巴珊指定哥蘭 作爲逃城。

#### 1.逃城皆係祭司城

逃城是利未人所得的四十八座城中的六座(二十一13、21、 27、32、36、38),所以逃城皆是祭司城,非祭司城不能成爲逃 城。

耶穌基督是我們的大祭司,祂能體恤我們的軟弱,凡到祂面前的,都能得憐恤,蒙恩惠,得到隨時的幫助(來四14~16)。

#### 2.分佈均匀,容易逃往

六座逃城分別設立約但河東西兩岸,有三座在河東,三座在 河西。基低斯與哥蘭係在北部,示劍與拉末是在中部,比悉與希 伯崙是在南部,平均分佈在迦南各地,各地以色列人離最近的逃城不超過九十公里,極其容易逃往。

我們應遵照主的吩咐,將基督的福音傳遍天下(可十六15), 普遍設立教會,使人人能在附近聽聞接受救恩,得主的恩眷(賽四十三5~7;路十三29)。

# 四、逃城地名的意義和靈意(7~8)

按聖經記載的順序,思想六座逃城地名的意義,你會發現含有寶貴的屬靈教訓,茲分述如下(原文的意思根據Robert Young著作的ANALYTICAL CONCORDANCE TO THE HOLY BIBLE)

#### 1. 基低斯Kedesh

原文的意思是聖(ho1y)。我們的主是至尊至大的,人人都 尊祂的名爲聖(太六9),普天下的人因耶穌的名,無不屈膝,無 不口稱耶穌基督爲主(腓二 9~11)。他是聖潔、無邪惡、無玷 污,遠離罪人,高過諸天的大祭司(來七26)。那召我們的既是 聖潔,我們在所行的一切事上也當追求聖潔(彼前一15~16)。

## 2. 示劍Shechem

原文的意思是肩(shoulder)。主耶穌擔當我們的憂患,背 負我們的痛苦(賽五十三 4),祂被掛在木頭上,親身擔當了我 們的罪,使我們既然在罪上死,就得以在義上活(彼前二24)。 祂發出慈愛的呼聲:『凡勞苦擔重擔的人,可以到我這裏來,我 就使你們得安息。』(太十一28),我們可以放膽無懼的到主的面 前(弗三12),將一切的憂慮卸給祂,祂必顧念我們(彼前五 7) 。

#### 3. 希伯崙Hebron

原文的意思是渡口、淺灘、可涉處(ford),同伴、陪伴(company )。主爲我們被釘十字架,爲我們流血,靠著祂的血我們得蒙赦罪,祂實在是渡口,藉著十字架的救恩,我們得以進到神的面前(弗二12~16)。

主稱門徒爲朋友, 祂是我們最親密的朋友(約十五14~15; 箴十八24);我們親近祂, 祂必親近我們, 陪伴在我們的身旁保 佑我們(雅四8)。

#### 4. 比悉Bezer

原文的意思是健壯的、堅強的、有力的(strong)。我們的 主大有能力,祂能平靜風浪,叫無花果樹立刻枯乾(太八23~ 27,二十一18~20),祂也能醫治各樣的疾病(太四23~25),祂 是我們的倚靠,是我們患難中隨時的幫助(來四16;詩四十六 1)。

#### 5. 拉末Ramoth

原文的意思是高、高地、頂點(heights)。天使告訴馬利亞,她將從聖靈懷孕生子,可以給祂起名叫耶穌,『祂要爲大,稱爲至高者神的兒子,主神要把祂祖大衛的位給祂。』(路一30~32),祂傳福音時被人稱爲『至高神的兒子耶穌』(可五7),祂爲拯救世人,擔當罪孽被釘死在十字架上,保羅告訴我們:『神將祂升爲至高,又賜給祂那超乎萬名之上的名。』(腓二6~9)。

# 6. 哥蘭Golan

原文的意思是圓周、環繞、環行(circle)。逃城是避難所,預表主耶穌是避難所(來六18),凡投靠祂的人必得平安,祂在我們周圍看顧我們,且吩咐天使環繞在身旁保護我們(參考:詩四十六1,九十一9~12;太八23~27;徒十二3~11)。這六座城名的順序是極自然的,至聖至潔的主才能肩負(擔當)世人的罪,藉著祂的死,使我們的罪得赦,得以進到神面前。大有能力的主是我們的倚靠,至高神的名耶穌,人人都當敬畏尊重的,凡投靠祂的人必得平安,得保佑。

主的恩典真是奇妙,哈利路亞!讚美主。

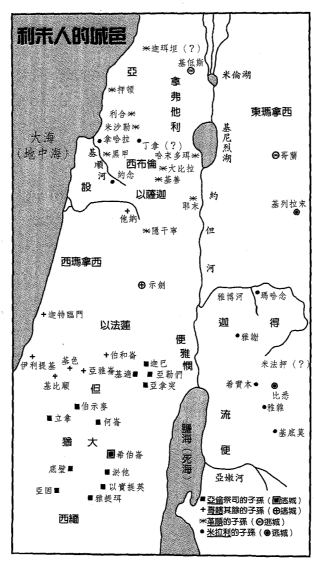
# **| 講道資料**

# 1. 報血仇的人 (3)。

原文goe1是指血統上的親屬,即至近的親屬,他對家庭其他 人有倫常及社會的責任(參考:利二十五25;民五8;得三13), 若近親遭人殺害,他有義務向殺人者索命,以滿足公義的要求 (出二十一23~25;利二十四17)。

#### 2. 逃城也預表真教會

本會是聖靈親自建設的真教會,有聖靈同在,神蹟奇事,所 傳的道理合乎聖經,是末世方舟,是真神救人的逃城。凡進入的 『必然得救,並且出入得草吃』(約十9)。在這裏的人有平安,有 依靠(約十四27,十六33)。



地圖五

# 第二十一章 利未人的產業

雅各臨終的預言咒詛西緬和利未:『他們的怒氣暴烈可咒, 他們的忿恨殘忍可詛,我要使他們分居在雅各家裏,散住在以色 列地中。』(創四十九7)。在本章我們可以看到雅各的預言應驗 了。

雅各的咒詛不是說利未人不能得著一塊屬於自己的土地,無處容身安家;乃是說他們要分居散住在以色列地中。以色列人走到摩押平原,在約但河邊靠近耶利哥時,耶和華就曉諭摩西吩咐以色列人,要從所得爲業的地中,把些城給利未人居住,也要把城四圍的郊野給利未人牧養他們的牛羊和各樣的牲畜,又可以安置他們的財物。給利未人的城總共四十八座,城帶郊野都要給他們(民三十五1~8)(參看地圖五)。

# 一、憑信心領受應許(1~3)

利未人的眾族長,按照耶和華曾向他們作過的應許,來到示 羅見祭司以利亞撒和嫩的兒子約書亞,並以色列各支派的族長, 他們說:『從前耶和華藉著摩西吩咐給我們城邑居住,並城邑的 郊野,可以牧養我們的牲畜。』於是以色列人就照耶和華所吩咐 的,從自己的地業中,將以下的城邑和城邑的郊野給了利未人。

利未人可以代表一切事奉主的人,今天一切爲主勞苦熱心事奉主的人,也可以照樣憑著信心來到施恩寶座前,按著應許支取各樣的恩典(林前十五58)。我們的神永不改變,祂的應許也是永遠不改變的(詩一百5;來十三8)。

# 二、拈鬮分城(4~8)

與各支派分地的方式一樣,利未人得地也是用抽籤的方法, 這是說明一切均出自神的安排,所得的皆是神的賜與(箴十六 33)。

利未的子孫共分三族,即哥轄、革順和米拉利,哥轄族中亞 倫的子孫中作祭司的,另算一支,總共四支。

哥轄族中作祭司的,從猶大、西緬、便雅憫支派的地業中得了十三座城(4)。就是巴勒斯坦南部,近耶路撒冷、希伯崙等地區,這樣使他們方便在中央聖所作祭司的工作。

哥轄其餘的子孫得的城在中部,從以法蓮、但、瑪拿西半支派(約但河西的半支派)的地業中得了十座城(5)。

革順的子孫從以薩迦、亞設、拿弗他利和住巴珊的瑪拿西半 支派的地業中得的十三座城(6),是在加利利地區及河東地區。

米拉利的子孫所得的比較特殊,從河東流便、迦得支派和河 西西布倫支派的地業中得了十二座城(7)。

# 三、豐富的收穫(9~42)

本段是按上文利未支派的四支,逐一列出他們所得的城邑名

稱。這些原屬各支派的城邑,並非轉分給利未人,而是讓他們可 以居住在其中,四圍的郊野可以牧養他們的牲畜。

利未支派哥轄宗族亞倫的子孫,拈出頭一**鬮**,他們共得十三 座城,還有屬城的郊野,其中包括一座逃城(就是誤殺人的城) 希伯崙(9~19)。

哥轄宗族其餘的子孫拈鬮所得的城,包括從以法蓮支派分出來的逃城示劍。他們共得十座城,還有屬城的郊野(20~26)。

革順的子孫共得十三座城,還有屬城的郊野,其中包括巴珊的哥蘭和加利利的基低斯兩座逃城(27~33)。

米拉利的子孫所得的十二座城邑和屬城的郊野中,也包括比悉、拉末兩座逃城(34~40)。

這些城邑的名單,在歷代志上第六章五十四至八十一節,有同樣的記載。利未人照著應許在以色列人的地業中所得的城,共四十八座,並有屬城的郊野。這些城四圍都有屬城的郊野,城城都是如此(41~42)。這是相當優厚的產業。利未人不但有城可以居住,也有郊野可以牧養牲畜,同時也領受以色列人的土產和十分之一的貢獻(民十八21~24),恩典實在太豐盛了,這就是耶和華賞賜給他們的分。

我們的神沒有忘記事奉祂的人,祂必豐豐富富的供給他們的需要,因『耶和華以色列的神是他們的產業』(十三33;詩十六5)。今日事奉神的專職聖工人員,就像古時的利未人,也不必爲生活憂慮,擔心生活上的需要;神必供給,使他一無所缺。保羅的體驗是:『似乎憂愁,卻是常常快樂;似乎是貧窮,卻是叫許

多人富足的;似乎一無所有,卻是樣樣都有。』(林後六10)。

# 四、逃城歸利未人

約書亞把六座逃城分給利未人(13、21、27、32、36、38),任何誤殺人者,可以逃到這些城裏,得到庇護。那些獲得庇護的人需要大祭司的幫助,假若他是素無仇恨,無心殺了人的,等到現任的大祭司死了,那人就可以回到所逃出來的本城本家居住。利未人與大祭司有密切的關係,換言之,利未人的責任就是照顧幫助那些逃入逃城的人。今日專職事奉神的人,就是屬靈的利未人,也有救人和栽培信徒的責任。

# 五、利未人散居各支派之間

利未人所得的四十八座城,均衡分佈在各支派之間,平均每 支派有四座。而利未支派有三族,他們所得的城邑也是散佈在各 支派之間。

摩西祝福利未人:『他們要將你的典章教訓雅各,將你的律法教訓以色列;他們要把香焚在你面前,把全牲的燔祭獻在你的壇上。』(申三十三10),利未人擔任管理會幕和獻祭的工作,也負責教導百姓學習律法(利十11)。利未人散居各支派之間,使每一支派的人,都能隨時隨地得著利未人的幫助親近敬拜神,又學習神的律法,提醒他們不受偶像的迷惑、迦南惡習的影響,忠誠歸向真神。

今日的屬靈利未人也當帶著神的律法書,走遍各地,教導人歸向眞神,學習神的教訓(參考:代下十七7~9)。

# 六、總結(43~45)

敵人已經平定,分地的大工告成,神賜他們四境平安 (44),神恩何等奇妙。以色列人所得的土地本非他們的(二十四 13),是神白白的賜與,一切都是恩典,這是恩典的產業。

經上說:『神非人,必不致說謊,也非人子,必不致後悔, 他說話豈不照著行呢,他發言豈不要成就呢?』(民二十三19), 『這樣,耶和華將從前向他們列祖起誓所應的全地,賜給以色列 人,他們就得了爲業住在其中。』(43),神的應許一句也沒有落 空,全都應驗了(45)。

# 講道資料

## 1.預定的產業(8)。

利未人在以色列人的地業中所得的城,共四十八座,並有屬城的郊野(41),這是早在摩西在世的時候就預定的(民三十五7)。利未人在以色列眾支派中有特殊的地位,他們所擔任的是事奉神的聖工,這預定的產業顯示神重視並紀念一切事奉祂的人,所給的賞賜也是大的。

# 2. 屬城的郊野 (2~3、13)。

利未人可以住在所得的城邑裏,在屬城的郊野牧養他們的牛羊,和各樣的牲畜,安置他們的財物。屬城的郊野是從城牆四周外圍伸展四百五十公尺,也就是以城爲中心,每邊各有九百公尺的一個四方型區域(參考現代中文譯本:民三十五3~5)。

『屬城的郊野』在全章不斷地重覆出現,且強調城城都是如此。表明利未人得著這些城邑,可以運用其空間及土地的資源,從而獲取神的賜與,體會神的恩眷。摩西沒有把產業分給他們,『耶和華就是他們的產業』(十三33),才是最寶貴(詩十六5)。

## 3.神賜給利未人的福

利未人沒有產業,耶和華就是他們的產業(十三33;結四十四28),神賜給他們的福是大的。

- a. 他們所蒙的恩典是永遠的,直接由神而得(民十八8~31; 結四十四28~30)。
- b. 『人多的就多給,人少的就少給』(民三十五 8) ,他們充分得到所需要的,必不缺乏。

c. 善待利未人的, 福氣必臨到他的家 (結四十四30; 瑪三 10)。

# 第二十二章 築壇為證

數年的戰爭終告結束,每個支派每個家族都分得土地,以色列子民歡歡喜喜地定居在他們的地業。流便、迦得、瑪拿西半支派照著摩西的吩咐,遠離親友,過河與其餘的支派並肩作戰(民三十二20~32),在征服迦南的整個過程中,他們不生二心,忠誠擁戴神的僕人約書亞,奮勇作戰,沒有怨言。如今耶和華已照著祂所應許的,使弟兄們得享平安(二十一44,二十二4),大功已經告成,約書亞便打發他們回到河東他們所得爲業之地。

## 一、臨別的話(1~9)

## 1.稱讚(1~4)

約書亞召集了流便人,迦得人,和瑪拿西半支派的人來,表 達對他們的欣賞,稱讚他們一番:

## a.順服領導。

在摩西的時代,『摩西所吩咐你們的,你們都遵守了。』約書亞領導的時候,『我所吩咐你們的,你們也都聽從了。』(2)。他們是一群順服的人,他們知道領袖是神所選立的,順服神也當順服神所選立的領袖,因此他們跟隨領袖爭戰,直到戰爭

完畢,自始至終,完全順服,實在值得稱讚(彼前五5~6)。

#### b.愛的犧牲。

他們盡了愛的責任,不單因順服領袖而爭戰,更是爲弟兄要得的產業而戰。『你們這許多日子,總沒有撇離你們的弟兄,直到今日。』(3上)。愛是不求自己的益處(林前十三5),愛就是犧牲。其餘的以色列人雖然爭戰,仍能與妻兒相見;但他們要撇下妻兒和自己的產業,受分離之苦而過河爭戰,這種精神實在令人欽佩。他們的精神媲美保羅,『爲我弟兄,我骨內之親,就是自己被咒詛,與基督分離,我也願意。』(羅九3)。

#### c.互助合作。

愛就是互相關心,互相幫助。『你們這許多日子,總沒有撇離你們的弟兄,直到今日。』(3上),他們不因有了河東之地而自滿,爲了能與其餘的弟兄一同享受安居樂業之福,寧願過河與弟兄並肩作戰,表現弟兄友愛之情,互助合作。『各人不要單顧自己的事,也要顧別人的事』(腓二4),你做到了嗎?

## d.堅守諾言。

約書亞稱讚他們『守了耶和華你們神所吩咐你們當守的』(3下),多年來他們堅守對神的信仰及對約書亞所說的諾言(書-16~18),沒有氣餒,沒有怨言,直到任務完成。

稱讚完畢,約書亞便打發他們回到河東神藉摩西所賜給他們的地業,與家人團圓(4)。

# 2.訓勉 (5~6)

約書亞在臨別叮嚀勉勵他們:

- a. 謹守神的誡命——誡命律法是神藉摩西所頒布的,雖然回 到河東之地,仍不可忘記,要切切的謹慎遵行,行祂一切的道, 守祂的誡命。
  - b. 愛耶和華你們的神。
  - c. 專靠祂——從他們的經驗知道, 唯有耶和華是最可靠的。
  - d.盡心盡性事奉祂——不可離棄耶和華去事奉別的神。

兩支派半的人回到河東之地,因有地理上(約但河)的隔 閡,與住在迦南地的以色列人不能經常來往,不能再見到約書 亞,缺少靈性上的導師,需要特別的叮嚀。

## 3.祝福 (7~9)

約書亞為他們祝福之前,特別提起『瑪拿西那半支派』摩西早已在巴珊分給他們地業,『這半支派』約書亞在約但河西,在他們弟兄中分給他們地業,表明瑪拿西支派所得之地雖分東西,其實是合一的(7)。

約書亞為他們祝福,吩咐他們多帶『財物、牲畜、金銀銅鐵、衣服』,將從仇敵奪來的戰利品豐豐富富的帶回去,與族人共同分享(8;參考:民三十一25~27;撒上三十23~25)。於是流便人、迦得人、瑪拿西半支派的人與眾弟兄惜別,從示羅起行,奔向重投妻兒懷抱的歸途,回到他們爲業的基列地(9)。

# 二、證壇風波(10~34)

經過多年的爭戰,與長期並肩作戰的弟兄離別,心中依依不 捨,但想到再過幾天就能夠回家與妻兒團聚,心情更是興奮。聽 完約書亞的勉勵與祝福的話,帶著所得的戰利品,踏著輕鬆的腳步,奔向歸途。流便人、迦得人和瑪拿西半支派的人,到了約但河邊,就在那裏築了一座壇,不是小型的複製品,而是一座又高又大壯觀的祭壇(10)。

我們要知道以色列人的祭壇,是照神在西乃山上指示摩西的 樣式造的(出二十七1~8),只有這個方式建造的才是合法的祭 壇,所有獻祭的事都必須在這個壇上進行,倘若有人在別壇獻 祭,就是違反律法,敬拜別神干犯神(16;參考:申十二13~ 14)。他們這一個行動立刻引起其他九個半支派人的猜疑,全會 眾一聽見,就聚集在示羅,要去攻打他們(11~12)。

## 1. 興師問罪 (13~20)

以色列人在出兵之前,先派祭司以利亞撒的兒子非尼哈和十個首領(每支派一位,都是以色列軍中的統領)到基列地去調查 眞相(13~14)。他們到了基列地,見到流便人、迦得人和瑪拿 西半支派的人,代表全會眾責備他們:『你們今日轉去不跟從耶 和華,干犯以色列的神,爲自己築一座壇,悖逆了耶和華,這犯 的是甚麼罪呢?』(16)。並提醒他們要以過去的失敗爲鑑戒:

- ①從前拜毘珥的罪孽還算小麼,瘟疫臨到耶和華的會眾,到今日我們還沒有洗淨這罪(17)。
- ②從前謝拉的曾孫亞干,豈不是在那當滅的物上犯了罪,就有 忿怒臨到以色列全會眾麼,那人在所犯的罪中,不獨一人死 亡(20)。

非尼哈警告他們:『你們今日竟轉去不跟從耶和華麼,你們

今日既悖逆耶和華,明日祂必向以色列全會眾發怒。』(18),非 尼哈不單關心兩支派半人可能犯罪的事,更關心全會眾會因此而 連累受神的刑罰。

以色列人兄弟情深,所派出的代表提議: 『你們所得爲業之地,若嫌不潔淨(靠近拜偶像的人,離拜神獻祭的地方太遠,拜神不便),就可以過到耶和華之地,就是耶和華帳幕所住之地,在我們中間得地業。』他們願意憑著愛心把地業分給別人,大家一同敬拜虞神。『只是不可悖逆耶和華,也不可得罪我們,在耶和華我們神的壇以外爲自己築壇。』(19)。

河西各支派的人如此緊張,派人調查眞相,興師問罪,顯明 他們對信仰的認眞。試問,今日的教會對信徒發生信仰危機時, 你是否如此緊張,試圖挽回呢(加六1)?

## 2.釋疑修睦 (21~34)

流便人、迦得人和瑪拿西半支派的人回答以色列軍中的統領,他們用莊嚴重覆的語氣宣告:『大能者神耶和華,大能者神耶和華(原文E1,E1ohim,Yahweh是神的三個稱呼),祂是知道的』,徹底否定『悖逆……干犯……』的指控(22),如有悖逆或干犯神的事,『顧耶和華親自討我們的罪』(23下),甘願受刑受罰。然後鄭重宣告:『我們行這事並非無故,是特意作的』,其意義和作用如下:

- a.這是一座『證壇』,乃是爲你我中間,和你我後人中間作證 據(27、28)。
- b. 這壇證明我們是一家人,且有共同的信仰,不會因約但河的

阻隔,使我們的子孫被遺忘,不再與耶和華的信仰有分(27)。

- c. 這壇是要提醒後代的子孫,堅固他們的信仰,日後我們的子 孫就可以說:『看哪!我們的祖先造了一座壇,跟上主的祭 壇一樣,不是要獻燒化祭或其他的祭物,而是要在你我之間 作爲證據的。』(現代中文譯:28)。
- d. 我們絕不會悖逆神,另築一座壇,轉去不跟從祂(29)。祭司非尼哈和眾首領聽過解釋之後,異常滿意,誤會盡消,反而把築壇看爲是一件『美事』。他們一行人回到迦南地向以色列人報告,以色列人以這事爲美就稱頌神,這場風波就此圓滿結束(30~33)。

流便人和迦得人給這壇起名叫『證壇』,意思說,這壇在我們中間證明耶和華是神(34)。

# 三、教訓

這場風波具有重大的意義,對我們有很好的教訓:

- 1.以色列十二支派分住約但河兩岸,雖有約但河阻隔,仍是一家人,且拜同一位真神。今日真教會信徒雖分住各地,我們不因地理的阻隔或生活習慣的不同,而分爭結黨,彼此分離,不相往來。我們當『用和平彼此聯絡,竭力保守聖靈所賜合而爲一的心』,因爲基督的身體只有一個,聖靈只有一個,正如你們蒙召,同有一個指望。一主、一信、一洗、一神(弗四3~4)。
- 2.以色列人非常注重信仰的堅定與忠貞,絕不馬虎與妥協。爲 了保持純正的信仰,甚至不惜一戰。這一種表現,對任何投機或

游離份子,是一當頭棒喝。

- 3. 他們處理信仰危機的方法是①調查。②愛的勸勉。③ 讓對方申訴。可作我們今日治會的參考。
- 4.他們從過去的失敗學了教訓。『拜毘珥的罪孽』、『亞干的鑑戒』慘痛的經驗,歷歷在目,不要重蹈覆轍(參考:林前十1~12)。
- 5. 他們關心後代的信仰,恐怕他們的子孫因約但河的阻隔而不 認識耶和華,不敬畏耶和華。我們也當關心下一代的信仰,趁早 教導他們(箴二十二6;申六4~9;詩七十八1~9)。

流便人、迦得人和瑪拿西半支派的人,憑著愛神和愛弟兄的心,他們中間一切大能的勇士,都帶著兵器過河,幫助河西的弟兄與敵人爭戰,直到大功告成才凱旋榮歸。河西的弟兄看到兩支派半的人築壇,以爲他們離棄眞神去事奉別神,憑著愛心去勸勉他們,經過解釋,消除誤會。

在本章我們看出,以色列人是神的子民,有一家人的精神, 正如經上所說:『看那!弟兄和睦同居,是何等的善,何等的 美。』(詩一三三1)。

# 厂講道資料

## 1.築壇的地點是河西或河東?

到底他們是在約但河西邊或是在東邊築壇,學者爭論不休。 主張在河西築壇的人,根據『在迦南地屬以色列人的那邊』 (11),表示在河西築壇。但主張在河東築壇的人,認爲十一節的 話是以色列人之間的流言,不一定正確。兩支派半的人認爲耶和 華把約但河定爲交界,使他們與河西的同胞分隔,這樣『就使我 們的子孫,不再敬畏耶和華了。』因此特地築一座壇爲證據,證 明他們及其子孫與河西的以色列人是一體的,也一同敬拜耶和 華,有一體的信仰(25~29)。這壇既爲『證壇』,是要給後代的 子孫看見後,知道他們與河西的人是一體的,那當然是築在河 東。如果築在河西,因約但河阻隔而看不見,有何意義呢? 2. 愛的勸勉(19)。

河西的弟兄有寬大的心,對河東的弟兄說:『你們所得爲業之地,若嫌不潔淨,就可以過到耶和華之地,就是耶和華帳幕所住之地,在我們中間得地業。』他們願意憑著愛心把地業分給對方,只要求對方不可悖逆耶和華,在耶和華我們神的壇以外爲自己築壇。並提出過去慘痛的經驗勸勉對方,愛的勸勉能產生最大的功效。經上說:『當面的責備,強如背地的愛情;膏油與香料,使人心喜悅;朋友誠實的勸教,也是如此甘美。』(箴二十七5、9)。

# 第二十三章 約書亞的遺命(上)

以色列各支派分得地業後,耶和華使以色列人享受太平,安 居樂業,不受四圍的仇敵的侵擾,已經有一段很長的時間,大約 一、二十年。這時約書亞年紀已經老邁,他看到以色列人與剩餘 的迦南人住在一起,被當地根深蒂固的迦南文化薰陶,逐漸與異 教的風俗妥協,信仰漸漸墮落,使他感到十分憂心,然而他本人 身體已衰老,無法再領導爭戰,消滅殘餘的迦南人,他只好盡力 訓勉以色列人,回顧神的恩典,謹守摩西律法書上的一切吩咐, 遠離諸惡,過聖潔的生活;並要靠神趕逐剩餘的異族,取得迦南 的控制權。他並提出警告:若敬拜外邦的神與外邦往來結親,必 招惹神的刑罰,導致滅亡。

老邁的約書亞,自知在世的時日無多,在他『走世人必走的路』之前,語重心長,諄諄訓誨的話,值得我們深思。

第二十三章是對領導人的訓勉(2),二十四章則是對全體 以色列人的訓勉(1~2)。約書亞的作風酷似摩西,這兩章最後 的訓勉與摩西的遺言(申三十一至三十二章),先後輝映,互相 媲美。

## 一、見證(1~5)

約書亞首先向以色列人見證神的大能,和祂奇妙的作爲,他 說:『耶和華你們的神,因你們的緣故,向那些國所行的一切 事,你們親眼看見了。』(3上),他們能在應許之地安然居住, 不受敵人的侵擾,這些都是親眼看見,親身經歷過的恩典。

#### 1.爲你們爭戰的是耶和華(3)

以色列人能戰勝迦南人,非因他們的武器精良,力大兵強; 乃因『耶和華爲以色列爭戰』,他們確知真正使以色列人得勝的 乃是耶和華(參考:十14、42,二十四11~12)。

#### 2.分地的工作已經完成(4)

約書亞表明他已經按照神的吩咐,將所有已征服和未征服的 各國土地,東邊從約但河起,西邊到地中海,拈鬮分給各支派爲 業。

## 3.神的應許必不落空(5)

雖然有一部分土地尚未得到,但神已應許『必將他們(敵人)從你們面前趕出去』,過去得勝的經歷是今日勝利的保證(8~10),只要憑著信心,倚靠神的大能,『就必得他們的地爲業』,因爲神的應許必不落空。

# 二、訓勉(6~11)

約書亞勸勉站在領導階層的長老及官長們要大大壯膽,謹守 遵行摩西律法書上的一切話,正如當日神吩咐他自己一樣(一7) 。與異教異族分離,保存純正的信仰。

## 1.消極方面——不偏離左右(6~7)

不可與他們中間所剩下的國民攙雜 (聯絡、結親、往來),

## 2.積極方面---對神忠心(8~11)

只要照著今日所行的,專靠耶和華,繼續對神忠心(參考現代中文譯:8),因為耶和華你們的神為你們爭戰,祂已經把又強又大的敵人,從你們面前趕出,直到今日沒有一人在你們面前站立得住,使你們一人能追趕千人。因此約書亞勉勵他們要分外謹慎,愛耶和華你們的神(11)。

# 三、警告(12~13)

約書亞對他們提出警告:

### 1.若稍微轉去

以色列人若與他們中間所剩的那些國民聯絡,彼此結親,互 相往來。神的刑罰必然臨到,遭受災殃。

摩西早就向以色列人提出警告,要將迦南七族滅絕淨盡,不可與他們立約,也不可憐恤他們,不可與他們結親;要拆毀他們的祭壇,打碎他們的柱像,不可事奉敬拜別的神(出三十四11~14;申七1~6),約書亞是重覆摩西的教訓,再次提出警告。

## 2. 你們要確實知道

約書亞警告以色列人,你們若稍微轉去,『你們要確實知道,耶和華你們的神必不再將他們從你們眼前趕出;他們卻要成為你們的網羅、機艦、肋下的鞭、眼中的刺,直到你們在耶和華你們神所賜的這美地上滅亡。』(13)。神因他們的信心與順服恩

待他們,也必因他們的悖逆而降災禍刑罰他們。這些話在士師記 全然應驗了(士二1~5)。

# 四、叮嚀(14~16)

『我現在要走世人必走的路』,約書亞知道離世的日子快到了,再次叮嚀:『神所應許賜福與你們的話,沒有一句落空,都應驗在你們身上了。』(14),耶和華是守約施慈愛的神,祂完全實踐了祂所許下的諾言,每個以色列人都要『一心一意』,銘刻在心。

耶和華是有恩典有憐憫的神,祂有豐盛的慈愛(珥二13); 祂也是公義的審判者(詩七11),要按照各人的行為報應各人 (羅二6)。神是既慈愛又公義,既有恩典又極嚴厲。因此約書亞 再次叮嚀:『耶和華你們的神所應許的一切福氣,怎樣臨到你們 身上;耶和華也必照樣使各樣的禍患臨到你們身上,直到把你們 從耶和華你們神所賜的這美地上除滅。』(15)。祂能賜福,也能 降災,這是神絕對的主權,問題是在乎人是否能遵守神的命令?

『在神賜的美地上滅亡』這句話約書亞連續說了三次(13、15、16),說明神應許賜迦南美地給以色列人,但以色列人『若違背神吩咐他們所守的約』(16),神也可以將他們從所賜的美地上趕出,使他們速速滅亡。

經上說:『我只吩咐他們這一件,說:「你們當聽從我的話,我就作你們的神,你們也作我的的子民;你們行我所吩咐的一切道,就可以得福。」』(耶七23),人人都應當遵行神的吩咐,這是蒙福的途徑。

# **| 講道資料**

#### 1. 耶和華你們的神。

這句話在本章出現有十三次之多(3、5、8、10、11、14、15、16)。耶和華是以色列人的神,祂爲以色列人爭戰(3,10),趕出敵人(5、9),將應許的迦南地賜給以色列人,祂應許的話沒有一句落空(14)。因此人人都必須專靠『耶和華你們的神』(8),分外謹愼,愛『耶和華你們的神』(11),不可離棄祂去事奉別神、叩拜他,與那些國民攙雜、聯絡、結親,耶和華的怒氣必向你們發作(16),當知道『耶和華你們的神所應許的一切福氣,怎樣臨到你們身上,耶和華也必照樣使各樣的禍患臨到你們身上,直到把你們從耶和華你們神所賜的這美地上滅亡。』(15)。

## 2. 若稍微轉去 (12)。

『你們若稍微轉去』(思高譯本:如果你們背棄上主;現代中文譯:如果你們不忠於祂)。神專愛以色列人,從萬民中揀選他們,特作祂的子民(申七6~7),他們應該分外謹愼專愛耶和華他們的神(11)。『愛耶和華你們的神』,這愛是排他性的(參考:雅四5;太六24),神不允許祂的子民在祂以外再去事奉敬拜別神,因爲耶和華是忌邪的神(出二十5;民二十五1~13)。

稍微轉去事奉別的神,就是背棄神;與所剩下的國民連絡,彼此結親,互相往來,就是對神不忠。親近神,神就必親近你(雅四 8),離棄神也必被神離棄,從『神所賜的美地上速速滅亡』。

# 第二十四章 約書亞的遺命(下)

約書亞對以色列眾民的領導人訓勉之後(二十三章),再次召集以色列人的長老、族長、審判官、並官長及眾民(1~2),聚集在示劍,重新豎立盟約(即昔日在西乃山所立之約,參考:出十九章),聲明『我們必事奉耶和華我們的神』(15、18、21、24),作爲他們跟耶和華密切關係的基礎。這約的內容類似古代宗主與屬國之間的條約,先是序言(1~2),然後是歷史的追述(3~13),接著是條款(14~24),最後則是達成協議的記載(25~28)。

# 一、數算神恩(2~13)

『耶和華以色列的神如此說』(2上),約書亞代表神向以 色列民說話。這話也道出立約者的身分,神是『宗主』,以色列 民是藩屬國的子民。

回顧歷史數算神恩,可以使人:①感恩頌讚神。②更認識神的慈愛與大能。③更加信靠神。④更加愛神。⑤以先人的遭遇爲鑑戒。本段是約書亞精簡扼要的重述神在以色列人歷史上的恩典作爲:

#### 1. 神揀選亞伯拉罕(2~3)

以色列人的先祖本來是『住在大河那邊事奉別神』(『大河』 即伯拉大河,就是今日的幼發拉底河),神揀選亞伯拉罕,叫他 脫離偶像,敬拜永生的神,領他走遍迦南全地,又使他的子孫眾 多。

#### 2. 領以色列人出埃及(4~7)

後來雅各的子孫因饑荒下到埃及去,神差遣摩西和亞倫,使 埃及遭受大災禍,領他們出埃及(5),又顯大能使海水淹沒埃及 的追兵,讓以色列人順利過紅海(6~7)。神在埃及所行的事, 他們都親眼見過(7下)。

# 3.在曠野的經歷 (7~10)

神領他們到約但河東,勝過亞摩利的二王(西宏和噩),得到他們的地爲業(8)。摩押王西撥的兒子巴勒起來攻擊以色列人,叫巴蘭來咒詛以色列人,神阻擋巴蘭的惡謀,使他連連祝福,救他們脫離巴勒的手(9~10)。

#### 4.在迦南地的經歷(11)

神帶領他們過了約但河,攻取耶利哥城,與亞摩利人、比利 洗人、迦南人、赫人、革迦撒人、希未人、耶布斯人爭戰,神都 將敵人交在以色列人手中。

## 5. 一切都是神的恩典 (12~13)

『我打發黃蜂飛在你們前面』(12上),這是神過去曾說過的 應許(出二十三28;申七20)。在此補述以色列人能勝過亞摩利 的二王(參考:民二十一21~35),乃是神大能的幫助,『不是 用你的刀,也不是用你的弓』(12下)。

以色列人能得到迦南地爲業,一切都是神的恩典。因爲『我 賜給你們的地土,非你們所修治的,我賜給你們的城邑,非你們 所建造的,你們就住在其中,又喫非你們所栽種的葡萄園橄欖園 的果子。』(13,申六10~11)。

從第三節至十三節,有十四個『我』字,顯明一切都是出於 神,神所供給他們的,可以說是『不勞而獲』的恩典。

# 二、訓勉(14~18)

約書亞在重述神的恩典作爲之後,接著勉勵以色列人『要敬 畏耶和華,誠心實意的事奉祂』(14上),然後向以色列人發出挑 戰,要他們自己抉擇,是否要專一的事奉耶和華。

## 1.今日就可以選擇(15)

『你們若以事奉耶和華爲不好,今日就可以選擇所要事奉的』,事奉神必須出於誠誠實實,甘心樂意,在此約書亞提到三種外邦人的神,叫以色列人自己去選擇:①你們列祖在大河那邊所事奉的神——迦勒底人的神。②在埃及所事奉的神——埃及人所拜的神。③你們所住這地亞摩利人的神——迦南人的神。

約書亞表明自己的立場,『至於我和我家,我們必定事奉耶和華』。他的主意十分堅定,不但自己堅定事奉耶和華,也要帶領全家事奉耶和華。

『你要認識神,就得平安;福氣也必臨到你。』(伯二十二 21),今日我們也應選擇當拜的神,效法約書亞有堅定的信心, 引領全家敬畏天上的真神;因爲『凡敬畏耶和華的,無論大小, 主必賜福給他。』(詩——五15)。

#### 2. 百姓的回應(16~18)

百姓回答說:『我們斷不敢離棄耶和華去事奉別神』(16), 其理由如下:

- a.神將我們和我們列祖從埃及地爲奴之家領出來(17上)。
- b. 我們親眼看見了祂所行的神蹟,在我們所行的道上,所經 過的諸國,都保護了我們(17下)。
- c. 祂趕走這裏的亞摩利人,把這地賜給我們(18上)。

以色列民從出埃及到如今,經歷了許多神的慈愛與恩典,知 道耶和華比他們住過的任何國家的神更值得事奉,事奉耶和華是 他們最應該、也是最幸福的選擇。所以眾人同心堅定的回答: 『我們必定事奉耶和華,因為他是我們的神』(18下)。

今日我們選擇進入真教會,不也與以色列民有同樣的經歷嗎?①主救我們脫離罪的轄制,得到自由——出埃及。②賜我們日用的飲食,日日看顧我們,使我們出入都得平安。③賜給我們聖靈,使我們勝過情慾的誘惑,將來得以進入永生的天國。主這麼愛我們,他的愛是何等的長闊高深,我們豈可離開主去事奉別的神呢(弗三18~19;羅八35~39;彼前五12下;徒十三43下)?

# 三、挑戰(19~22)

約書亞覺得百姓回答得太快,這樣的決定未免太草率,所以 進一步把這選擇的嚴重性告訴他們:『你們不能事奉耶和華;因 為祂是聖潔的神(呂譯本:因為祂是聖別的神;思高譯本:因為 祂是神聖不可侵犯的天主),是忌邪的神,必不赦免你們的過犯 罪惡。』(19),意思是若不除掉偶像,就斷不能事奉耶和華;若 選擇事奉耶和華,就要立志過聖潔的生活,因為祂是聖潔不可侵 犯的神(參考:太六24)。人若拜別的神,耶和華就不再收納他 的祭物,必不赦免他的過犯罪惡,神的審判也必臨到他的身上。 於是約書亞對他們提出警告:『你們若離棄耶和華去事奉外邦 神,耶和華在降福之後,必轉而降禍於你們,把你們滅絕。』 (20)。

百姓了解這選擇的全部意義後,仍然作了選擇事奉耶和華的 決定,再次回答:『不然,我們定要事奉耶和華』(21)。約書亞 希望百姓對自己所發的誓言具有約束力,就對他們說:『你們是 自己的見證人,證明你們決定要事奉上主。』他們說:『是的, 我們是證人。』(現代中文譯本:22)。

## 四、立約(23~28)

在以色列百姓作了選擇之後,約書亞就與他們正式立約,作 爲永遠的提醒與證據。在立約前約書亞要求他們:

## 1.除掉你們中間的外邦神(23上)

既然知道外邦神是偶像、是假神,就要立刻除盡當時尚存的 任何偶像(參考:帖前一9)。由約書亞的話可知,當時以色列人 中仍有許多人事奉偶像。以色列人受偶像的纏累,直到被擄之後 才完全脫離。

## 2. 專心歸向耶和華以色列的神(23下)

『專心歸向耶和華以色列的神』現代中文譯本作:決心效忠上主——以色列的神。這是約書亞對他們絕對的要求。事奉神要有決心,且有專一的心,不可三心兩意(參考:林後十一2~3)。

百姓聽了約書亞的話,再次以堅定的口吻回答說:『我們必事奉耶和華我們的神,聽從祂的話。』(24)。『耶和華我們的神』表明耶和華不單是他們的祖先亞伯拉罕、以撒、雅各的神,也不單是他們的領袖摩西、亞倫、約書亞的神,而是『我們的神』。百姓以堅定的口吻表明他們的信仰,以立約的行動表明他們真誠的意願。且表明願意『聽從祂的話』(25)。

當日約書亞與百姓在示劍立約,約書亞為他們立定律例和典章,將這些話寫在神的律法書上;又將一塊大石頭立在橡樹下耶和華的聖所旁邊(26)。

這立約的行動是很具體的,有清楚的條文擺在眾人面前,並 立一塊大石頭作為永遠的見證,世世代代提醒他們。這大石是立 在他們的先祖亞伯拉罕第一次築壇獻祭的地方,前後遙應,意義 頗爲深重。當日亞伯拉罕如何在這裏確定信仰,今日以色列人也 在這裏確立他們的信仰,眞是奇妙!

立約儀式結束之後,約書亞對百姓說:『看哪!這石頭可以 向我們作見證,因爲是聽見了耶和華所吩咐我們的一切話,倘或 你們背棄你們的神,這石頭就可以向你們作見證。』(27)。約書 亞看到百姓決心虔誠歸向眞神,心裏歡喜,就打發百姓各歸自己 的地業去了(28)。

非常可惜,立約的儀式這麼隆重,印象那麼深刻,以色列人卻只在約書亞和眾長老還在的時候事奉耶和華(31;士二6~10),不能堅持他們在神面前立約的話,眞令人遺憾!

但願今日每一位屬靈的選民,都能在神面前眞誠的立約,專心歸向眞神,將起初確實的信心堅持到底(來三14),一生一世作神的子民,以事奉神爲人生的目標(提前四 8~10;提後四7~8)。

# 四、附録(29~33)

在結束本書之前,作者記錄三個重要人物的死,很切合約書 亞記的主題。

## 1.約書亞的死 (29~31)

約書亞帶領以色列人進入迦南地,戰勝迦南人,並分配產業 給每一個支派。他是耶和華忠心的僕人,爲主忠心勞苦的絕不徒 然,約書亞活到一百一十歲(29),與約瑟一樣,神祝福他長 壽;他也得到神所賞賜的產業,他的墓地在自己地業的境內,不 像列祖葬在用錢買來的土地上(31~32;創二十三,二十五7~ 10)。

約書亞一生一世至死忠心,是一位偉大的領袖,他能帶領跟 隨他的人信靠神,堅守他們的信仰,事奉耶和華(31),是今日 教會所有領導人的模範。

# 2. 約瑟的骸骨,葬埋在示劍(32)

約瑟已經死了四百多年,但是他在臨終前因信心所立下的遺言,『神必定看顧你們,你們要把我的骸骨從這裏搬上去。』 (創五十25),如今實現了,以色列人將約瑟的骸骨葬在示劍。這是信心的報賞,因著神的信實,『雅各從前用一百塊銀子向示劍的父親哈抹的子孫所買的那塊地』,現今不僅作爲墳地,而且合法的『作了約瑟子孫的產業』。耶和華的慈愛永遠長存,祂的信實直到萬代(詩一〇〇5),這一件事正好證明以色列人真正領受神的應許,安息在神所應許賜予的美地上。

#### 3.以利亞撒的死 (33)

大祭司以利亞撒與約書亞一同服事神,主持分配地業的工作 (十四1,十七4,十九51,二十一 1;民三十四17),他死了,息 了自己的勞苦,作工的果效也隨著他,遺體葬在他兒子非尼哈所 分得在以法蓮山區的小山上。

爭戰已經結束,神的應許都已實現,神的僕人也得享安息。 約書亞的時代在此終結。他是以色列人傑出偉大的領袖,爲我們 這一代留下極美的榜樣,作爲奔跑天路的模範。

# □講道資料

## 1.示劍(1)。

約書亞選擇在示劍與眾民立約,有特別的意義。因爲這地自 古以來就是以色列人的宗教聖地,在有歷史的傳統和記念性的地 方立約,可加深印象。

- a. 是神頭一次把迦南地應許給亞伯拉罕的地方,也是亞伯拉罕 首次築壇獻祭的地方(創十二6~7)。
- b.雅各也在此築壇,起名叫伊利伊羅伊以色列(就是神以色列神的意思)(創三十三18~20)。
- c.雅各在此勸全家人自潔,離棄偶像(創三十五1~4)。
- d. 約書亞曾帶領百姓在此宣誓效忠眞神(示劍在以巴路和基利 心兩山之間)(八30~35)。
- e.後來約瑟的骸骨葬埋在此地 (二十四32)。
- 2.立在橡樹下耶和華的聖所旁邊 (26)。

『聖所』不是指示羅的會幕,因爲他們當時是聚集在示劍, 也許是指古人敬拜神的地方,亞伯拉罕曾住在示劍地方摩利橡樹 那裏,在那裏築壇獻祭(創十二6~7)。

柏克里譯本作:『將一塊大石頭,立在歸耶和華爲聖的橡樹下。』(Taking a largestone,he set there beneath the oak tree which sacred to the Lord.)。

# 3. 死與埋葬 (29~33)。

短短五節的經文,記載三個死人埋葬的事,三個『死』字, 三個『葬』字。人人都有一死(來九27),好人會死,壞人也會 死,死這一場爭戰,無人能免(傳八8)。有些人因罪受刑罰而死,沒有價值,且遺臭萬年;但約書亞、約瑟、以利亞撒三人都是存著信心死的,安息在神所應許的福地,且得到報賞,是我們的模範。